# فمینیسم و دولت

بحثهایی پیرامون رابطه فمینیستها و دولت: تقابل، تعامل، هر دو، یا هیچکدام؟

## نازنین شاہرکنی

چکیدهی مقالاتی از: شیرین رای، اِیمی مزور و دوروتی مکبراید، یوهانا کانتولا و جودیت اسکوایرز، هِستِر آیزنشتاین، آن فیلیپس، آیا گروبر، شیرین حصیم، کارمن جیها و شارلوت کرم، آماندا کلایتون، فیونا مککوالی، شعله تُکتاش و چاغلا دینر، آصف بیات، و اِواماریا هارتمن



## فمینیسم و دولت

بحثهایی پیرامون رابطه فمینیستها و دولت: تقابل، تعامل، هر دو، یا هیچ کدام؟

#### دانشكده

ابتکاری برای گردآوری چکیده بحثهای دانشگاهی و تجربههای جهانی دربارهی مسائل محلی

به کوشش **علیرضا اشراقی** 

دبیر اجرایی: **کیانا کریمی** 

مشاوران: شهرزاد نوعدوست، رضا اكبرى

مجموعهی اول

فمينيسم و دولت

بحثهایی پیرامون رابطه فمینیستها و دولت: تقابل، تعامل، هر دو، یا هیچکدام؟

دبیر مجموعه: نازنین شاهرکنی

گزارشگر: **شهرزاد نوعدوست** 

ويراستار فني: فرمهر اميردوست



نشر اسو

ویرایش اول، تابستان ۱۴۰۱

صورت ارجاع به این مجموعه به انگلیسی:

Nazanin Shahrokni (ed). Engaging with the State: A Feminist Dilemma. Daneshkadeh, Vol 1, Nashr-e Aasoo, 2022

تمامي حقوق اين مجموعه متعلق به دانشكده است.

بازنشر و تكثیر این مجموعه یا بخشی از آن تنها با ذكر منبع و به صورت رایگان مجاز است. استفاده از این مجموعه به قصد منفعت مالی و تجاری نه اخلاقی است و نه قانونی.

Licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivs 3.0 Unported (CC BY-NC-ND 3.0)

Layout Design: SFD Design Communication

#### فهرست

مقدمه | طرح یک دغدغهی فمینیستی: با دولت همکاری کنیم یا نه؟ | ۷ فمینیستها با دولت یا علیه آن: آیا اصلا مسئله این است؟ | ۱۳ آیا فمینیستها جایی همکاری موفق با دولت داشتهاند؟ | ۲۱ استحالهی فمینیستم دولتی در بازار | ۲۹ جودوی فمینیستی با دولت پدرسالار | ۳۷ فمینیسم در خاورمیانه ابزار دست دولتها شده، پس چه باید کرد؟ | ۴۶ چهکسی می تواند زنان را نمایندگی کند؟ | ۵۳ آیا کرسی داشتن زنان برای پیشبرد سیاستهای برابری خواهانه کافی است؟ | ۶۴ تأثیر چندوجهی سهمیهبندی جنسیتی | ۷۴ چگونه می شود با دولتی ناکارآمد همکاری کارآمد داشت؟ | ۸۳ بودجهی دولتی آری، دخالت نه! تجربهی جنبش ضد خشونت خانگی در ترکیه | ۹۳ چگونه فمینیستها در مبارزه با خشونت خانگی سرباز دشمنان خود شدند؟ | ۱۰۲ خرده مقاومتهای روزمره: قدرت همین کارهای معمولی | ۱۴ فمینیستهایی از پایین ترین کاستهای هند: تلاش برای دیدهشدن | ۱۲۱ فمینیستهایی از پایین ترین کاستهای هند: تلاش برای دیدهشدن | ۱۲۱

#### مقدمه

## طرح یک دغدغهی فمینیستی: با دولت همکاری کنیم یا نه؟

#### نازنین شاهرکنی

دکتر نازنین شام کنی دانشآموختهی جامعهشناسی از دانشگاه برکلی و هم اکنون استاد «جنسیت و جهانی شدن» در مدرسهی اقتصادی لندن (LSE) است. کتاب او با عنوان «زنان در شهر: مروری بر سیاستهای تفکیک جنسیتی در ایران» در سال ۲۰۲۱ برندهی جایزهی لطیفه یارشاطر از انجمن ایران پژوهی شد.

بسیاری از نظریهپردازان فمینیست، دولت را در ایجاد، تثبیت و گسترش نابرابریهای اجتماعی و به خصوص نابرابریهای جنسیتی، سهیم می دانند. این گروه همکاری با دولت را نکوهش می کنند، چراکه ساختار بوروکراتیک و سلسلهمراتبی دولت و نهادهای دولتی را با ارزشهای فمینیستی در تضاد می بینند. از منظر ایشان، بهرسمیت شناختن دولت به عنوان «همکار» همانا و ثبات بخشیدن به نظم و تفکر غالب همان. این گروه، فمینیسم دولتی را عملاً فمینیسم در خدمت دولت می دانند و معتقدند فعالان حقوق زنان بهتر است انرژی شان را صرف تقویت جامعه ی مدنی و توانمندسازی زنان کنند و به دنبال

ایجاد همبستگی خارج از فضای دولتی و بین «حاشیهنشینان» سیاسی، اقتصادی و اجتماعی باشند. اما گروه دیگری از فمینیستها معتقدند که امروزه دولت کانون تجمع قدرت و سرمایههای سیاسی، اقتصادی و فرهنگی است و بنابراین قطع رابطه با دولت بهمثابهی خودکشی است. به نظر ایشان، پاپس کشیدن از فضای دولتی و نه گفتن به منابع و امکانات دولتی، فقط وقتی ممکن است که شرایط برای شکل گیری و رشد نهادهای موازی و مستقل موجود باشد؛ جایی که جامعهی مدنی بتواند نفس بکشد و دولت مدام تهدید و تحدیدش نکند.

پس تکلیف چیست؟ با دولت همکاری بکنیم یا نکنیم؟ از ابزار و منابع و امکانات دولتی برای کاهش نابرابریهای اجتماعی استفاده بکنیم یا نکنیم؟ از دولت طلب حمایت و خدمترسانی و مسئولیتپذیری بکنیم یا نکنیم؟ برای ورود به دولت و زنانه کردن پستهای مدیریتی تلاش بکنیم یا نکنیم؟ پاسخدادن به این پرسشها اسان نیست. درواقع همان طور که مطالب این مجموعه نشان می دهد، دراین باره نمی توان حکمی کلی صادر کرد؛ نمی توان برای همهی فعالان حقوق زنان در همهی شرایط نسخه ای یکسان پیچید.

پاسخ به این پرسشها در وهلهی اول به تعریف ما از «ماهیت» دولت بستگی دارد که در مجموعهای دیگر، مفصل به آن پرداخته خواهد شد. بهطور خلاصه، اگر دولت را ماهیتاً مردانه و در خدمت منافع مردان بدانیم، طبیعتاً همکاری با آن، چیزی جز تثبیت سلطهی مردانه بههمراه نخواهد داشت. ولی اگر دولت را ماشینی بدانیم که مسیر و مقصد حرکتش را راننده تعیین می کند، طبیعتاً اینکه چه کسی را برای هدایت ماشین پشت فرمان می نشانیم، اهمیت پیدا می کند.

در اینجا پرسش دیگری پیش می آید: وقتی از دولت سخن می گوییم، به چه نهادها و اشخاصی اشاره می کنیم؟ (قطع) همکاری با دولت می تواند در سطح

ملی باشد (مثلاً وقتی در انتخابات ریاستجمهوری شرکت یا آن را تحریم می کنیم). ولی دولت فقط دربرگیرنده ی نهادهایی مثل نهاد ریاستجمهوری، مجلس، وزارتخانهها و... نیست؛ دولت دربرگیرنده ی مجموعه ای از اشخاص و نهادهایی است که در زندگی روزمره با آنها مواجه می شویم. به اصطلاح مردم شناسان، این «دولت روزمره» (Everyday State) به تاروپود حیات روزمره ی ما بافته شده است. (آ آیا قطع همکاری با مأمور برق و نگهبان پارک و مددکار بهزیستی و شرکت اتوبوس رانی و شهرداری و مدیر مدرسه ممکن یا لازم است؟ چرا؟ و چگونه؟ مجموعه مقالات پیش رو مشخص می کند که پاسخ به این چرایی و چگونگی، همیشه یکسان نیست. (قطع) ارتباط با دولت (چه در سطح ملی و چه در سطح روزمره) تبعاتی دارد که متأثر از عوامل گوناگونی است که باید در جای خود بررسی شود.

پس پرسش اصلی کماکان پابرجاست: در دولت باشیم و از درون برای تغییر تلاش کنیم؟ با دولت همکاری کنیم؟ یا عطای دولت را به لقایش ببخشیم و از آن فاصله بگیریم و در خارج از فضاهای دولتی برای تقویت جامعهی مدنی و گروههای مستقل زنان تلاش کنیم؟ یکی از بهترین پاسخها را شیرین رای می دهد که نوشتهاش در این مجموعه نیز گنجانده شده است: او تأکید می کند که بسیاری از زنان، بهخصوص در جهانسوم، این امکان را ندارند که بین این دو گزینه یکی را انتخاب کنند؛ هزینهی تقابل با دولت در بعضی کشورها بسیار بالاست (نمونهاش در ایران که فعالیت برای حقوق زنان در بسیاری موارد مصداق فعالیت علیه نظام تلقی می شود و به دستگیری فعالان حقوق زنان می انجامد).

رای می گوید که برای بسیاری از زنان، همکاری یا تقابل با دولت نیست که مسئله است؛ همکاری و تقابل توأمان با دولت است که مسئله است. او با برجسته کردن تجربه ی زنان در جهان سوم چنین بحث می کند که دولت و

۱۰

جامعهی مدنی هر دو می توانند هم در خدمت زنان باشند و هم علیه زنان بسیج شوند؛ چون نظام سلطه در هر دو وجود دارد. بنابراین، همکاری و تقابل با هر دو ضروری است.

مقالات این مجموعه طوری کنار هم چیده شدهاند که ما را با بعضی ابعاد کار در فضاهای دولتی و پیامدها و چالشهای این همکاری، آشنا کنند. این نوشتهها کمک می کنند که درک بهتری از فرایند نمایندگی، خاستگاه و منافع زنان نماینده و همچنین چالشهایی به دست بیاوریم که زنان در مسیر نمایندگی با آن مواجهند. همان طور که از این مقدمه ی کوتاه برمی آید، بحث درباره ی چیستی و چگونگی و پیامدهای نمایندگی را باید در بستر تاریخی و اجتماعی خود پی گرفت.

یکی از سازوکارهایی که برای بالابردن تعداد زنان نماینده در دستگاههای سیاسی و دولتی از آن استفاده شده، سازوکار سهمیهبندی جنسیتی است. این سهمیهبندی چگونه و در چه سطحی اعمال می شود و چه پیامدهایی دارد؟ آیا ورود به دولت و احزاب و نهادهای سیاسی، زنان نماینده را «محافظه کار» نمی کند؟ آیا دغدغهی حفظ کرسی و منصب، زنان نماینده را از قاطبهی مردم دور و به مردان حاکم نزدیک تر نمی کند؟ زنانی که نمایندگی زنان را در دولت و احزاب سیاسی به عهده می گیرند، چقدر برای پیشبرد مسائل زنان می کوشند؟ تا کجا حاضرند هزینه بدهند؟ آیا این زنان نماینده، سپر بلای فمینیستهایی خواهند بود که خارج از دولت و در حاشیهها به فعالیت برای بهبود وضعیت زنان مشغول اند یا برعکس، باعث می شوند که فعالیت آنان مدام زیر سؤال برود و سرکوب شود؟ آیا اصلاً زنان نماینده به صرف زنبودن می توانند همهی زنان را نمایندگی کنند؟

تاریخ نشان می دهد که به تفاوتهای بین زنان هم باید توجه کرد. مثلاً زنان طبقهی متوسط سفیدپوست در آمریکا در همهی زمینه ها نمایندگان خوبی برای زنان رنگینپوست یا زنان طبقهی کارگر نبودهاند. کیمبرلی کرنشا در مقالهی معروف خود دربارهی مفهوم بیناهویتی (intersectionality) توضیح داده است که در بعضی برهه ها در تاریخ آمریکا زنان سیاهپوست، هم از دید نمایندگان و فعالان جنبش زنان در آمریکا (که اغلب سفیدپوست بودند) مغفول ماندهاند و هم از دید فعالان جنبش های حقوق مدنی سیاهپوستان (که اغلب مرد بودند). (۲)

در یکی از مقالات این مجموعه به جنبش «دالیتها» در هند پرداخته و نشان داده شده است که چطور فمینیستهای دالیت در هند برای بهرسمیتشناخته شدن در جامعه و فضاهای دولتی کوشیده اند و در بعضی مواقع از همکاری با سازمانهای بین المللی و جنبشهای جهانی بهره برده اند.

مسیر برای پیشرفت زنان هموار نیست ولی این ناهمواری برای زنان «حاشیهنشین» بهمراتب بیشتر و سختتر است. همهی زنان امکان همکاری با دولت یا راهیافتن به درون دولت را ندارند و همهی زنان برای عدم همکاری با دولت، یا رودررویی با آن، هزینهی یکسان پرداخت نمی کنند. این تفاوتها را باید دید و در تصمیم گیریها لحاظ کرد. ولی آیا لازم است که به کار با دولت و از درون دولت اینقدر بها داد؟ آیا راههای دیگری برای ایجاد تغییر در وضعیت زنان و برای بهبود وضعیتشان وجود ندارد؟ آیا تغییر فقط با گذر از مجاری رسمی ممکن است و آیا کنش سیاسی فقط به (عدم) همکاری یا تقابل با دولت محدود است؟

در یکی دیگر از مقالات این مجموعه به اهمیت سیاسی کنشهای روزمرهی زنان اشاره شده است: کنشهایی که الزاماً در تقابل با دولت تعریف نمی شوند

اما درعمل فضا را برای زنان بازتر و برای دولت تنگتر می کنند و نظم جنسیتی موجود را به چالش می کشند. مقالات پایانی این مجموعه از زوایای گوناگون به این پرسشها می پردازند، از پستی وبلندی «تقابل» با دولت یا تلاش برای تغییر در خارج از فضای دولتی می گویند و ما را وامی دارند که دراین باره اندکی بیشتر بیندیشیم.

(۱) برای مطالعهی بیشتر بنگرید به:

(۲) بنگرید به

Crenshaw, Kimberle. "Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence against Women of Color." *Stanford Law Review* 43:6 (1991): 1241–99.

<sup>-</sup> Das, Veena. "The Signature of the State," in *Anthropology in the Margins of the State*. Veena Das and Deborah Poole (eds.) School of American Research Press, 2004: 225-252.

<sup>-</sup> Ismail, Salwa. *Political Life in Cairo's New Quarters: Encountering the Everyday State.* University of Minnesota Press, 2006.

#### شيرين راي:

## فمينيستها با دولت يا عليه آن: آيا اصلا مسئله اين است؟

شیرین رای استاد علوم سیاسی در دانشگاه وارویک در بریتانیا است. این گزارش مختصری است از منبع زیر:

Rai, Shirin. "Women and State in the Third World" in *Women and Politics in the Third World*. Haleh Afshar (ed.), Taylor & Francis Group, 1996.

فمینیستهای جهان سوم یا دولتهایشان چه باید بکنند؟ و تا چه حد می توانند از تجربیات و نظریه پردازی فمینیستهای غربی در خصوص رابطه با دولت بهره ببرند؟ شیرین رای، استاد هندی تبار دانشگاه واریک، فکر می کند که دیدگاههایی که فعالان زن کشورهای لیبرال غربی در این زمینه صورت بندی کرده اند لزوماً بر وضعیت زنان در کشورهای جهان سوم منطبق نیست.

از دههی ۱۹۷۰ در غرب شاهد دو دیدگاه عمده بودهایم. در کشورهایی با روابط غالب طبقاتی (مانند بریتانیا) نظریهی مارکسیستی در توضیح وضعیت دست بالا را داشته است و فمینیستهای این کشورها عمدتاً با توسل به نظریهی ۱۴

مارکسیستی دولت و افزودن «مسئلهی زنان» به مسئلهی طبقه در پی توضیح و تجویز راجع به مسئلهی همکاری یا ستیز با دولت هم بودهاند: دولت ابزاری است در دست طبقهی حاکم و نمی توان انتظار داشت که برای بهبود وضعیت طبقات فرودست و ستمدیدگان به طور اساسی مداخله کند. در کشورهای غربی دارای دولت رفاه (عمدتاً در اسکاندیناوی) نظریهپردازان فمینیست مداخلهی دولت برای بهبود را امری مثبت تلقی کردند و مسئلهی زنان را هم در کنار دیگر مسائل قرار دادند. آنها هم مداخلهی دولت را مثبت انگاشتند و هم مشارکت در دولت را. ن

ظریههای دولت که پس از جنگ جهانی دوم طرح شدهاند، به زعم شیرین رای، دو مفهوم را طرح کردهاند که در این بحث به کار می آیند. یکی مفهوم دولت پسااستعماری، و دیگری مفهوم دولت توسعه گرا. این هر دو در توضیح وضعیت دولت در جهان سوم مفیدند، اما از سوی دیگر وقتی به همین نظریههای معاصر دولت نگاه می کنیم، می بینیم که به لحاظ جنسیتی نابینا هستند. پس از یک طرف فمینیستهای غربی نسبت به انواع دولت بی تفاوت اند؛ و از طرف دیگر نظریههای دولت به نابینایی جنسیتی دچارند.

اما دیدگاههای فمینیستهای جهان سوم از چه قرار بوده است؟ فمینیستهای جهان سوم با وجود تفاوتهایشان وقتی به جوامع خود نگریستهاند، با مسئلهی نسبت پدرسالاریِ غالب با دولت مواجه بودهاند: آیا این نسبت همزیستی است؟ یا تقابل؟ و در هر صورت با این دو چه باید کرد؟

هر دو دیدگاه تبیین کنندگانی داشته است. گروهی از فمینیستها ماهیت دولتهای جدید در کشورهای خود را با پدرسالاریِ سنتی در تقابل جدی دیدهاند، و گروهی قائل به همزیستیِ مسالمتاَمیز این دو با هم هستند اما هر دو گروه کمابیش بر سر این نکته اتفاق نظر دارند که نه باید از دولت به عنوان

ابزاری در دست سلطهجوییِ مذکر صرفنظر کرد، و نه میتوان با آغوش باز با آن همکاری کرد، بلکه در شرایط خاص میتوان توسل به آن را ابزاری برای تحول در زندگی سیاسی و اجتماعی زنان دانست.

علاوه بر خود دولتهای جهان سوم، موقعیت جهانی آنها هم مورد توجه فمینیستهاست چون در سیاست داخلیشان عمیقاً تأثیرگذار بوده است. از همین روست که فمینیستهایی چون نوال سعداوی به سرمایهداری جهانی توجه کردهاند. به زعم او، سرمایهداری جهانی در جهان سوم فقری را دامن زده که کلیت جامعه از آن رنج می برد و دشواری هایی که زنان از بابت استثمار ناشی از آن می کشند بیشتر است.

بااین حال، نویسندگان دیگری (چون کاندیوتی) معتقدند که تأثیر سرمایه داری بر زندگی زنان جهان سوم یکسره منفی نبوده و سرمایه داری بهرغم استثمار، به پدرسالاری سنتی حاکم در این کشورها نیز حمله کرده و فرصتهای جدیدی برای زنان پدید اورده است.

#### مذاكره با دولت

زنان در جهان سوم هم در برابر جامعهی مدنی و هم در برابر دولت با مشکلات مشابهی مواجهاند: هر دو ازهم گسیخته، سرکوبگر و تهدیدکنندهاند و در عین حال فضایی برای مبارزه و مذاکره فراهم می کنند. دولت و جامعهی مدنی هر دو به محدودیتهای عمل زنان شکل می دهند. زنان اگر این مرزها را نادیده بگیرند هدف خشونت قرار می گیرند.

همچنین دولت شخصیتی چندلایه دارد. از مقامات محلی تا کارمندان خدمات اجتماعی، از پلیس تا قاضی، زنان با بسط تقاضاها و مبارزاتشان تجربیات متفاوتی از مواجهه با قدرت دولت دارند. سؤال این است که ماهیت

دولتهای توسعه گرای جهان سومی چه مجالهایی برای پیشبرد راهبردهای ممکن برای زنان فراهم می کند؟

اکثر این دولتها خود را عامل تحول اجتماعی و اقتصادی میبینند، و درعینحال از توانایی کافی برای اجرای سیاستهایشان بیبهرهاند. دولتهای جهان سوم چون معمولاً ضعف زیرساختی دارند، اجرای سیاستهایشان به روابط و تعامل نخبگان قدرت با جامعهی مدنی منوط میشود. وقتی این سیاستها مورد قبول گروههای ذینفع نباشند و استبدادی باشد، اجرای آنها هم مستلزم تعامل متکی به اِعمال زور میشود. در چنین شرایطی مقامات قضائی و اداریِ «خوب» میتوانند تا حدودی وضع زندگی مردم را بهتر کنند، اما حضور چنین کسانی با ساختار حکومتی که اجرای سیاستهایش مستلزم استبدادورزیدن است مغایرت دارد.

دیگر ویژگیِ این دولتها فساد است. زنان در دولتهای فاسدی که عواملش برای انجام کارها رشوه میستانند یا باج می گیرند به طرق متفاوتی نسبت به مردان تحت تأثیر قرار می گیرند. کارمند یا صاحب منصبی که باید راضی به راهانداختن کارشان شود ممکن است سوای تقاضاهای مالی از آنها مطالبات جنسی داشته باشد. افزون بر این، فساد چیزی است که عملکرد دولتها را مختل می کند، بنابراین زنانی که می خواهند مطالبات فمینیستی خود را دنبال کنند در دولتهای فاسد جهان سومی با مانع فساد که انجام هر کاری را ناممکن می کند روبه رو هستند. درنتیجه، کار در درون دولتها برای برآوردن این خواستهها همواره ممکن نیست. به این ترتیب، لازم است که اعتراض را جایگزین طرح مطالبه کنند و حمایت را از خارج راهروهای قدرت بسیج کنند.

در این مقطع، عوامل مهم در مبارزهی سیاسی عبارتاند از قدرت بسیج کنندگی مخالفان و قدرت دولت. در هنگام مقابله، دولت می کوشد از رؤیتپذیربودن پرهیز کند؛ برای گروههای مخالف، از جمله زنان، اینکه بتوانند دیده شوند مهم است. با رؤیتپذیرشدن به ابزارهای اعمال زور دولت ـ پلیس ـ فشار می آورند که آنها هم دیده شوند، و بهاینترتیب، عملکرد آنها را در معرض توجه و قضاوت عموم و رسانهها می گذارند. البته در این موقعیت مهم است که جامعهی مدنی چه فضایی را برای سازماندهی فراهم کرده باشد.

#### در دولت و علیه آن؟

بهاینترتیب، نسبتی که فعالان حقوق زنان در جهان سوم با دولت برقرار می کنند از نسبت زنان غربی بسیار پیچیده تر و با آن متفاوت است. یعنی وقتی به بحث درباره ی مسئله ی نسبت زنان و دولت می پردازیم، باید دو موضع متفاوت را به یاد داشته باشیم.

نخست مسئلهی واقعیتهای زندگی روزمرهی اکثر زنان است. وقتی راجع به این مسئله بحث می کنیم هم باید ماهیت شکل گیری دولتی را که گروههای مشخص زنان در آن زندگی می کنند در نظر داشته باشیم، و هم متغیرهای اجتماعی و سیاسیای را که بر تعامل آنها با دولت تأثیرگذارند.

مسئله ی دوم واکنش فمینیستی به دولت است. چه در مقام وضع راهبرد مبارزه و چه در مقام نقد وضعیت، باید آگاهانه انتخابهای پیش روی فمینیستها را از انتخابهای اکثر زنان متمایز کنیم تا بتوانیم در موضعی باشیم که هر دو را بهتر بفهمیم. یکی از تفاوتهای چشمگیر میان وضع زنان در دولتهای لیبرال غربی و وضع زنان در جهان سوم این است که قدرت تنظیم کننده ی دولت تا چه اندازه می تواند آنها را «تحت تأثیر» قرار دهد. زنان کشورهای جهان سوم بیش از زنان غربی از همه ی مظاهر دولت حذف شدهاند. دلیلش این است که در جهان سوم دولت اغلب آن نوع شبکه ی محافظتی ای

را که تدارکات رفاهی دولتهای لیبرال غربی از عهدهاش برمیآیند، فراهم نمی کند. به این ترتیب، هم زنان طبقات پایین و هم زنان طبقات بالا از حوزه ی کارکردهای دولت کنار گذاشته می شوند. زنان طبقات بالا که به منابع بیشتری دسترسی دارند برای تأمین بهداشت، آموزش خدمات مراقبت از کودک و اشتغال به طور سنتی وابسته به بخش خصوصی بودهاند، و زنان طبقات پایین هم نمی توانند روی دولت حساب کنند، چون از آنها چندان حمایت نمی کند.

تفاوت دیگر این است که در این دولتها زنان اغلب از حیطههای عمل و قانون گذاری دولت آگاه نمی شوند. اطلاعات مربوط به قانون گذاری های جدید عمدتاً به طور پراکنده و ناهمگن منتشر می شود. بی سوادی و محرومیت زنان از فعالیتهای اجتماعی هم این بی خبری را تشدید می کند. یکی از جنبههای بارز این دولتهای پدرسالار این است که نمی خواهند با ارزشهای سنتیِ خانواده تصادمی داشته باشند و اگر شعارهایی هم در مورد حقوق زنان داده باشند، وقتی احساس کنند با مذاق گروههای حامی شان سازگار نیست، به راحتی از آن چشم پوشی می کنند و اگر قانونی تصویب کرده باشند، گذشته از ناتوانی معمولشان در اجرای قوانین، کمتر پیگیر اجرای قانون در همه جا می شوند.

شیرین رای در این زمینه به فساد اداری هند اشاره می کند و بهویژه به اینکه دولتهای محلی چندان تحت نظارت نیستند و به دلیل خشونتی که علیه مردم می ورزند بازخواست نمی شوند. او اشاره می کند که جنبش زنان هندی در دههی ۱۹۷۰ از دل اعتراض زنان به بی رحمی پلیس برآمد. رای تأکید می کند که هنوز هم، بهویژه در نواحی روستایی، تجاوز، قتل و ضرب و شتم زنان در بازداشتگاههای پلیس رایج است. و این بهرغم همهی حقوقی است که قانون اساسی هند برای زنان قائل شده است. از سوی دیگر، چون بسیاری از دولتهای جهان سومی عمیقاً در جامعهی مدنی این کشورها «ریشه» دارند، دولت این کشورها هم از ناحیهی دولت متحمل فشار می شوند و هم از سوی

جامعهی مدنی. در این کشورها برخلاف تصور نظریه پردازان غربی، فضایی مملو از تهدید حاکم است که خطرات پنهان و آشکاری در آن در کمین زنان نشسته است.

از این نظر، «ریشهدار» بودن دولت در جامعهی مدنی، چنانکه برخی نظریه پردازان اقتصاد توسعه میپندارند، امری مثبت نیست و استفاده از توانایی های دولت در تطابق با هنجارهای اجتماعی میتواند برای زنان ترکیب وحشتناکی باشد که هرگونه تلاشی برای تغییر واقعیتهای زندگیشان را تهدید کند. اینجاست که گسیختگی اجزای دولت اهمیت می یابد.

شیرین رای، که خود از جمله نظریهپردازان پساساختارگرا است، اشاره می کند که در نظریهپردازی پساساختارگرای دولت تأکید بر این است که وحدتی که بتوانیم به عنوان دولت به آن اشاره کنیم وجود ندارد. چیزی که بنا به عادت به آن دولت می نامیم، فقط شبکهای از روابط قدرت است که اجزایش با یکدیگر همکاری می کنند و البته با هم درگیرند. دقیقاً به علت همین سَیالیت و پراکندگیِ قدرت نمی توانیم مثل بسیاری از فمینیستهای پسامدرن بگوییم که توسل به دولت برای محافظت از ما به معنی این است که «از نهادهای مذکر علیه مردان طلب حمایت کنیم». اگر فهم خود از پیچیدگیهای جامعهی مدنی در قبال زنان را هم به این تفسیر از روابط قدرت بیفزاییم، آنگاه درمی یابیم که موضع گیری صریح «ضد دولت» می تواند برای زنان بسیار خطرناک باشد.

#### آیا مسئله نزدیک شدن یا نشدن به دولت است؟

دیدیم که در فقدان حمایتهای رسمی، حضور دولت در زندگیِ بسیاری از زنان جهان سومی حاشیهای است. این حضور اغلب فقط وقتی پررنگ می شود که زنان از حدودی که دولت مقرر کرده تخطی کنند و هدف سرکوب یا تعقیب

قضائی دولت قرار بگیرند. بنابراین، برای اکثر این زنان مسئله این نیست که به دولت نزدیک شوند یا نشوند؛ این دولت است که فقط وقتی به سراغشان می آید که می خواهد هدف بی رحمی قرارشان دهد.

بهاینترتیب، آیا نمیتوان گفت که «محافظتشدن» توسط همان قدرتی که می ترسیم ما را آماج خشونت قرار دهد، نتیجهاش تداوم یافتن همان بی قدرتی و وابستگیای است که تجربهی اکثر زنان را در دورهها و فرهنگهای مختلف رقم زده است؟

تجربه ی زندگی روزمره ی زن جهان سومی می گوید وقتی با قدرت خشن دولتی روبه رو هستیم، شاید تفاوتِ گرفتن یا نگرفتن رأی دادگاهی که ما را از آن خشونت «محافظت» می کند، فرق بین مرگ و زندگی باشد. دیگر اینکه مسئله برای زن جهان سومی در اصل نزدیک شدن به دولت یا «طلب حمایت» دولت نیست، بلکه مبارزه با خشونت دولت است. شکلهای چنین مبارزه ای ممکن است از کشوری تا کشور دیگر متفاوت باشند، اما صورت درست طرح مسئله این است و نادیده گرفتن آن می تواند به معنی کم اهمیت انگاشتن زندگی میلیونها زن باشد. از این بدتر این مسیر به بی عملی و پوچ انگاری ختم می شود.

مبارزات زنان جهان سوم مدام در معرض آگاهی یافتن از محدودیتهای جدیدی است که نظم حکومتی علیه آنها وضع می کند. به همین دلیل زنان همواره مبارزاتشان را به جبهههای مختلف می کشانند تا از حمایتهای متفاوتی که نهادهای حاکم در اختیارشان نمی گذارند، بهرهمند شوند. با این تفاصیل باید گفت که مسئله ی با دولت یا علیه آن بودن نیازمند نگاهی تازه است.

#### ایمی مَزور و دوروتی مکبراید:

## آیا فمینیستها جایی همکاری موفق با دولت داشتهاند؟

ایمی مزور استاد علوم سیاسی در دانشگاه ایالتی واشنگتن است و دوروتی مکبراید استاد بازنشسته علوم سیاسی در دانشگاه اَتلانتیک فلوریدا. این گزارش مختصری است از منبع زیر:

Mazur, Amy G., and Dorothy E. McBride. "State Feminism since the 1980s: From Loose Notion to Operationalized Concept." *Politics & Gender* 3.4 (2007): 501-513.

آیا فمینیستها هیچکجا با دولتها روابط خوبی داشتهاند؟ آیا توانستهاند به نموی مؤثر وارد روند سیاستگذاری شوند و اندیشههای خود را محقق کنند؟ اصطلاح «فمینیسم دولتی» که در مباحث و متون فمینیستی به کار میرود، بهخودیخود بر نوعی رابطه میان دولت و فمینیستها یا اندیشههایشان دلالت دارد. اما این اصطلاح از کجا آمده و دلالتش واقعاً به چهچیزی است؟ ایمی مزور و دوروتی مکبراید در پژوهشی دربارهی فمینیسم دولتی از دههی ۱۹۸۰ به بعد به خاستگاه و تحول این مفهوم میپردازند. این دو

از جمله محققانی هستند که در تحقیقی در دهه ی اول قرن میلادی حاضر، به ارزیابی مصادیق این مفهوم در کشورهای دموکراتیک پرداختهاند و گزارشی از این ارزیابی هم به دست میدهند که حاوی پاسخ به پرسش ابتدایی این متن است. این محققان نشان میدهند که چگونه این مفهوم در دهه ی ۱۹۸۰ ظهور کرد و طی دهههای بعدی تحول یافت و درنهایت توسط محققانی از جمله خودشان از مفهومی که بیشتر تجویزی و ایدئولوژیک بود، به مفهومی مفید در تحلیل فراملی مسائل زنان تبدیل شد.

بهاینترتیب این دو محقق نشان میدهند که محققان فمینیست ابتدا اصطلاح «فمینیسم دولتی» (State Feminism) را در معنایی نهچندان دقیق به کار میبردند تا با توسل به آن، طیفی از فعالیتهای دولتی را توصیف کنند که متمرکز بر مسائل زنان و مسائل جنسیتی است. سپس این اصطلاح برای مطالعهی نهادهای سیاستگذاری در امور زنان به کار رفت. و در آخر، مطالعاتی در این زمینه صورت گرفت که نشان میداد نهادهای سیاستگذاری در امور زنان در کشورهای دموکراتیک که در درون دولت جای دارند، چه تأثیری در نیل به دستاوردهای فمینیستی داشتهاند.

اما وقتی از فمینیسم دولتی حرف میزنیم، چه تلقیای از خود «فمینیسم» در میان است؟ فمینیسم، بنا بر تلقی مشترک محققان این حوزه، عبارت است از نوعی «فهم» دربارهی زنان بهعنوان گروهی که در زمینهی اجتماعی، اقتصادی و فرهنگی، واجد تنوعی از آن خود هستند.

این فهم، درعینحال، در پی بهبودبخشیدن وضعیت حقوق زنان، منزلت یا موقعیت گروهیشان هم در ساحت عمومی و هم در ساحت خصوصی است؛ و نیز در پی تقلیل یا ازمیانبرداشتن سلسلهمراتب مبتنی بر جنسیت و سلسلهمراتب پدرسالاری است که نابرابریهای میان زن و مرد را در ساحتهای

عمومی و خصوصی تحکیم می کند. حال ببینیم این مفهوم چگونه پدید آمد و چه تحولاتی را از سر گذراند.

#### سه مرحلهی «فمینیسم دولتی»

#### مرحلهی اول: تلقی کلی راجع به جنسیت، فمینیسم و دولت

تحلیلگران فمینیست که در اوایل دههی ۱۹۸۰ بهدنبال فهم چرایی افول جنبشهای فمینیستی در اروپا، آمریکای شمالی و استرالیا بودند، بهطور خاص نظریهپردازان فمینیست در بریتانیا و اروپای قارهای، به این نتیجه رسیدند که عامل اصلی این افول برخورد نظام مند پدرسالاری دولتی با برنامههای فمینیستی بوده است. بهاین ترتیب، این فمینیستها به دولتهایشان خوشبین نبودند.

وضع اما در همهی کشورهای غربی به همین منوال نبود. در کشورهای نوردیک و مشخصاً نروژ، فمینیستها به دلیل سوابق متفاوت، گرایشهای ضدنظام کمتری داشتند و آمادهی همکاری با دولت از طریق احزاب، اتحادیههای کارگری و مجالس بودند. در همین کشورها بود که اصطلاح «فمینیسم دولتی» طرح شد؛ کشورهایی که به دلیل استقرار دولتهای رفاه، خود دولت عاملی برای تحقق عدالت اجتماعی به شمار میرفت و رابطهی میان جامعهی مدنی و دولت نیز رابطهای همکارانه بود و سیاستگذاریها نیز عمدتاً در همکاری سهجانبهی دولت، کارگران و مدیران تولید شکل میگرفت. بهاینترتیب فمینیستهای این کشورها نیز زمینه را برای واردشدن به عرصهی سیاستگذاری و فعالیت دولتی در جهت دستیابی به مقاصد خود مهیا می دیدند.

هلگا هارنس، فمینیست آلمانی نروژی که وضع اصطلاح «فمینیسم دولتی» را به او نسبت می دهند، چنین تعریفش می کند:

مجموعهی متنوعی از سیاستگذاریهای عمومی و مقررات سازمانی که هم برای حل مسائل کلی اجتماعی و اقتصادی طراحی شدهاند و هم برای برآورده کردن خواستههای زنان.

هارنس فمینیسم دولتی را نوعی «تعامل میان تحرکات از پایین و پذیرش از بالا» میداند. محققان نوردیک دیگر این فمینیسم «از بالا» را وقتی قابل تحقق میدانند که زنانی که پیگیر خواستههای فمینیستی هستند، برای سِمَتهای حکومتی انتخاب یا منتصب شده باشند.

در ابتدا نیز چیزی که در این محیط مساعد زمینهی تحقق فمینیسم دولتی را فراهم کرد، حضور منفرد زنان فمینیست در مناصب مختلف حکومتی و همکاری همدلانه شان با جنبشهای فمینیستی در کشورهای نوردیک و کشورهای اسکاندیناوی بود. البته جالب است به این نکته هم اشاره کنیم که در همان دههی ۱۹۸۰، اصطلاح «فمینیسم دولتی» به نحو تحقیراً میزی هم به کار می رفت: درواقع محققان آلمانی از این اصطلاح برای اشاره به وضعیت پیگیری مطالبات فمینیستی در کشورهای اقمار شوروی استفاده می کردند؛ جایی که دولتها خودشان گروههایی تأسیس کرده بودند که به طور رسمی قرار بود وضعیت زنان را بهبود دهند ولی در عمل، در جهت مهار فعالیتهای زنان کار می کردند.

#### مرحلهی دوم: تمرکز بر «فموکرات»ها و نهادهای سیاست گذاری زنان

در اوایل دههی ۱۹۹۰ بود که محققان استرالیایی مفهوم دیگری را طرح کردند و بحث فمینیسم دولتی را تا مرحلهی دیگری پیش بردند: این محققان اصطلاح فموکرات (Femocrat) را وضع کردند. پیشنهاد این مفهوم از آنجا آمد که این نظریهپردازان در تلقی یکپارچه از دولت تردید وارد آوردند: دولت کلیتی یکپارچه نیست، بلکه مجموعهای بههمپیوسته از عرصههای مختلف است که به سطوح سیاستگذاری، حکومتداری و بخش اجرایی تقسیم میشود. این تحلیل بهلحاظ نظری راه را برای ممکندانستن ایفای نقش زنان در دولت باز می کرد؛ نه فقط در مقام افرادی که قرار بود صرفاً نوعی همکاری با فعالان خارج از دولت داشته باشند، بلکه به عنوان عوامل فردی و جمعی که برنامههای مشخص فمینیستی داشتند. با این تحلیل، زنان می توانستند در عرصههای مختلف دولت حضور یابند تا با روند سیاستگذاریهای پدرسالارانه مقابله کنند.

این امکان از آنجا ناشی می شد که زنان در دولت با کلیتی یکپارچه طرف نبودند که در اجرای سیاستهای پدرسالارانه کاملاً منسجم عمل کند و پیگیری سیاستها و ایفای نقشهای بدیل را ناممکن کند. اصطلاح فموکرات با همین منطق از سوی نظریه پردازان استرالیایی طرح شد که در پی تشویق فمینیستها به حضور در چهارچوب نهادهای دولت فدرال استرالیا بودند: فموکرات یعنی همین فمینیستهایی که در قالب دولت دموکراتیک برای پیشبرد برنامههای فمینیستی، چه در قالب سیاستگذاری و چه با ایفای نقش در نهادهای دولتی، حضور می یافتند. این نظریه پردازان در دههی ۱۹۹۰ از حضور فمینیستها در دولت به عنوان «فمینیسم رسمی» یا «فموکراسی» یاد می کردند و کمتر از اصطلاح «فمینیسم دولتی» استفاده می کردند.

آثار محققان نوردیک و استرالیایی باعث شد این دیدگاه که دولت می تواند عرصهای برای فعالیت فمینیستی باشد، در میان محققان فمینیست تجربه گرا مقبولیت بیشتری پیدا کند و این محققان، فمینیسم دولتی را روندی پیچیده ببینند که در آن فموکراتها، دستاوردهای سیاست گذاریهای برابری خواه و

ائتلاف میان عوامل دولتی و جنبشهای زنان دخیلاند. همزمان در دولتهای غربی نیز روند تشکیل نهادهایی که به سیاستگذاری در خصوص زنان میپرداختند اوج گرفت. علاوه بر فعالیتهایی که در قالب دولتها صورت میگرفت، دههی ۱۹۹۰ دوران شکوفایی سیاستگذاری برای زنان در قالب سازمان ملل متحد بود که در این زمینه، کنفرانس زنان در سال ۱۹۹۵ در پکن نقطهی عطفی در بسیج فمینیستها در کشورهای مختلف جهان، از جمله کشورهای جهانسوم، به شمار میرود. فعال ترشدن سازمان ملل در این عرصه و تشکیل نهادهای مختص سیاستگذاری زنان با عضویت کشورهای مختلف در این دهه تأثیر قابل توجهی بر وضعیت جهانی زنان داشت، چنان که پیش از آن نیز برگزاری «نشست جهانی زنان» در سال ۱۹۷۵ از سوی سازمان ملل انگیزهبخش ایجاد دفاتر سیاستگذاری در امور زنان در کشورهای مختلف شده بود.

در همین دوره بود که برخی از محققان، اصطلاح «فمینیسم دولتی» را در ارتباط با کشورهای غیرغربی نیز به کار بردند: در این زمینه، این اصطلاح عمدتاً برای سیاستگذاریهای نخبگان قدرت مذکر این کشورها به کار میرفت که به قصد جلب حمایت زنان صورت میگرفت. این محققان میگفتند پیگیری چنین سیاستهایی میتواند در کوتاهمدت وضع زنان را بهبود بخشد اما همین که حاکمان اقتدارگرا بخواهند مهار جامعه را محکمتر بکشند، حقوق دادهشده تضعیف یا کلاً محو می شود.

#### مرحلهی سوم: به سوی تعریفی دقیق تر از فمینیسم دولتی

همانطور که در ابتدا گفتیم، مزور و مکبراید که عضو «شبکهی تحقیق در سیاستهای جنسیتی و دولت» هستند، در تحقیقی مشارکت کردهاند که توسط این شبکهی وابسته به دانشگاه دولتی واشنگتن راجع به فعالیتهای

فمینیستی دولتی در سیزده کشور دموکراتیک پساصنعتی طی چهار دهه صورت گرفت و در سال ۲۰۰۶ منتشر شد. این تحقیق با وضع نوعی روششناسی برای سنجیدن نسبت فعالیتهای دولتی در این زمینه، این اصطلاح را از مفهومی کلی به سطح نوعی مفهوم قابل ارزیابی ارتقا داد و تدقیق کرد. این تحقیق فمینیسم دولتی را بر اساس پاسخی میسنجد که به فعالان جنبشهای زنان از سوی نهادهای سیاستگذاری داده شده است. این تحقیق با این موضوع مواجه بوده است که در موارد فراوانی خواستههای جنبشهای زنان خواستههایی فمینیستی فقط بخشی از جنبشهای زنان را شکل داده است و همهی جنبشها و فعالیتهای زنان را شکل داده است و همهی جنبشها و فعالیتهای زنان را شکل داده است و همهی جنبشها و فعالیتهای زنان

همچنین در روند تحقیق ضرورت یافت که محققان مفهوم «فمینیسم دولتی» را بیشتر تدقیق کنند. بنا بر این تدقیق، فمینیسم دولتی فقط وقتی محقق میشود که نهادهای سیاست گذاری زنان فعالان و اندیشههای فمینیستی را به دولت وارد کنند؛ یعنی تحقق فمینیسم دولتی چیزی بیش از نمایندگی کردن منافع زنان یا حتی خواستهای گروههای جنبش زنان است. فمینیسم دولتی یعنی نمایندگی کردن منافع و فعالان فمینیستی که در جهت دستیابی به نتایج فمینیستی، مطالبات فمینیستی طرح می کنند.

بهاین ترتیب، محققان بر اساس شواهد تجربی به این نتیجه رسیدهاند که در دموکراسیهای موردنظر از دههی ۱۹۷۰ به بعد، در مقولات گوناگون، هم نمایندگی ماهیتیِ زنان افزایش یافته و هم نمایندگی توصیفی (نمایندگی ماهیتی یعنی اینکه کسی که به هر سبب برای کاری در نظامی دموکراتیک انتخاب شده، خودش بخواهد که خواستها یا اندیشههایی را نمایندگی کند. در مقابل، نمایندگی توصیفی یعنی خود گروه ذی نفع نمایندهای برای پیگیری خواستها و اندیشههایشان انتخاب کنند.) تحقیق همچنین نشان می دهد که خواستها و اندیشههایشان انتخاب کنند.)

در این کشورها نظریهپردازیهای جنبشهای اجتماعی تا حد قابل ملاحظهای توانستهاند بر کسانی که در دولتها با جنبشهای زنان همکاری می کردهاند تأثیر بگذارند. و نیز اینکه در طول این چهار دهه، در این کشورها، لحاظ کردن مسائل جنسیتی و فعالیتهای جنبشهای زنان تبدیل به عناصری اساسی از روند دموکراتیک کردن کشور شدهاند.

باین تحقیق با ارزیابی کارکردهای دولتهای موردنظر بر اساس مفهوم تدقیق شده ی «فمینیسم دولتی»، این مفهوم را از سطح ایدئولوژیک و تجویزی به سطح ابزاری مفهومی ارتقا داده است که به کار برآورد فعالیتهای دولت و جنبش زنان می آید.

تا جایی که به پرسش ابتدایی این نوشته مربوط می شود، می توان گفت که این تحقیق نشان می دهد که در طول چند دهه ی گذشته در کشورهای پیشرفته ی دموکراتیک پساصنعتی، تعامل میان دولت و فمینیستها تعاملی سازنده بوده است: روندی که ابتدا در برخی کشورهای غربی شروع شد و در کشورهای دیگر با خوش بینی همراه نبود، ولی به تدریج بر شمار هرچند اندک کشورهایی افزوده شد که تجربه ی موفقی را در زمینه ی این همکاری رقم زدند. درحالی که، همان طور که در مقاله ی شیرین رای (مقاله اول مجموعه) دیدیم، در کشورهای جهان سوم، فمینیستها در برخورد با دولت هنوز باید مسئله ی بقا را در اولویت قرار دهند.

#### یوهانا کانتولا و جودیت اسکوایرز:

### استحالهی فمینیسم دولتی در بازار

یوهانا کانتولا و جودیت اسکوایرز دو پژوهشگر مطالعات جنسیت و اقتصاد هستند. کانتولا استاد دانشگاه تامپرهی فنلاند است و اسکوایرز استاد دانشگاه بریستول در بریتانیا. این گزارش مختصری است از منبع زیر:

Kantola, Johanna, and Judith Squires. "From State Feminism to Market Feminism?." *International Political Science Review* 33.4 (2012): 382-400.

گرچه مفهوم «فمینیسم دولتی» بهمعنای مثبتش در اروپای دههی ۱۹۸۰ پرورده شد، از سال ۱۹۷۵ که سازمان ملل متحد به دولتها توصیه کرد نهادهایی را در ارتباط با سیاستگذاری در امور زنان در خود بگنجانند، هم چنین نهادهایی در سرتاسر جهان تأسیس شدند و هم اینجا و آنجا جنبشهای فمینیستی با آنها ارتباط برقرار کردند. از آن زمان به بعد، نقش و تأثیر این نهادها و این ارتباط همواره موضوع تحقیق بوده است اما برخی از محققان متوجه گرایشی به تغییر در فمینیسم دولتی شدهاند و بیش از هرچیز این تغییر را حاصل گسترش نئولیبرالیسم در چهارچوب دولتهای ملی و تأثیر آن بر فمینیسم میدانند.

یکی از مظاهر این تغییر، از نظر یوهانا کانتولا و جودیت اسکوایرز، این است که گروههای جنبش زنان در سالهای اخیر برای تأمین مالی خود هرچه بیشتر به بنگاههای خصوصی رو میآورند. در بدنهی دولتها نیز، چه در سطح سیاستگذاری و چه در سطح عوامل، به این تغییر با دید مثبت مینگرند و بخشی از این تغییر نگرش و تأثیر آن در عمل از سوی فمینیستهای دولتی صورت گرفته است؛ کسانی که با ایدئولوژی و بهقصد تحقق برنامههای فمینیستی وارد نهادهای دولتی شدهاند.

به تعبیر این نویسندگان، اگر دیدگاه تاریخیِ شکل گیری مفهوم فمینیسم دولتی را کنار بگذاریم و به حال بنگریم، «فمینیسم دولتی» را میتوان اعم از هر نهاد خُرد و کلانی دانست که در هر سطحی از دستگاههای دولتی (انتخابی یا غیرانتخابی) در جهت تحقق برابری جنسیتی فعالیت می کند. فعالیت چنین نهادهایی میتواند معطوف به نفی و اصلاح کارکردهای پدرسالارانهی خود دولت باشد، یا ممکن است معطوف به پیشبرد معیارهای برابریخواهانه در جامعهی مدنی باشد. پرسشی که در این زمینه مطرح میشود این است که عامل موفقیت چنین نهادهایی چیست؟

کانتولا و اسکوایرز با بررسی تحقیقات چندی که در زمینهی دستاوردها و عملکردهای مختلف این نهادها انجام شده، می گویند عواملی که این تحقیقات به آنها رسیدهاند، منطبق و هم گرا نیستند و «موفقیت نهادهای سیاست گذاری زنان بیشتر به عواملی خارج از خود این نهادها، یعنی به خصوصیات جنبش زنان و محیط سیاست گذاری وابسته است تا به عوامل داخلی مثل وجوه مختلف خود نهادهای سیاست گذاری زنان». همین عوامل زمینهای نقشی اساسی در تحول فمینیسم دولتی به چیزی را داشتهاند که این نویسندگان اصطلاح «فمینیسم بازاری» را برایش وضع کردهاند.

دو پژوهشگر مذکور با اتکا به تحقیقات متعددی که راجع به نهادهای سیاستگذاری زنان در کشورهای مختلف انجام شده، به این نتیجه میرسند که گرچه این نهادها بهزعم بسیاری از این محققان سخنگویان ممتازی برای منافع زنان بودهاند و بهنحوی ماهوی منافع زنان را نمایندگی کردهاند، درعینحال پیداست که خود این گروهها نیز منافع ممتازی داشتهاند، عاملِ برخورداریِ گروههای فمینیست نخبهی کوچکی بودهاند و تمرکزشان بر مقولاتی بوده که با سیاستگذاریهای غالب دولتی سازگار بوده است. از همین روست که برخی گروههای فعال فمینیست می گویند که این نهادها بیش از اینکه نماینده ی خواستهایشان باشند، آنها را به حاشیه راندهاند.

#### دشواریهای پیش روی فمینیسم دولتی

بههرحال، زمینهای که به فمینیسم دولتی در دهههای پیشین امکان رشد داد، تغییر کرده و هنوز هم در حال تغییر است. در این مدت در چهارچوب دیدگاه و عاملانی که معمولاً «نئولیبرالیسم» خوانده میشوند و البته شکل خالص و یکتایی هم ندارند، در اغلب کشورهای جهان و بهویژه کشورهای صنعتی و پساصنعتی، از طریق سازوکارهای قانونی و نهادی پیوند محکمتری با دولتها یافتهاند.

حامیان و پیشبرندگان سیاستهایی که نئولیبرال خوانده می شود، تقریباً در همهی کشورها بهرغم تفاوتهای ایدئولوژیک و سیاسی و اجتماعی شان، هم یکپارچه و با حرارت درخصوص عدم مداخلهی دولت در امور بازار تبلیغ می کنند و هم فعالانه و به نحوی موفقیت امیز در پی این بوده اند که دولتها را به دخالت مؤثر در جهت اِعمال قواعد بازار بر همهی وجوه حیات اجتماعی و اقتصادی وادارند. این دخالتها از دید صاحب نظران دو وجه بارز داشته است: یکی تخریب نهادهای دولت رفاه و نهادهای جمع گرای اجتماعی؛ و

دیگری ساخت نهادهایی در درون دولت که پیگیری سیاستهای نئولیبرال را تضمین کنند. سرجمع اینها در دهههای اخیر موجب دگرگونی ماهیت حکومتگری شده است.

درنتیجه ی این سیاست گذاری ها و نهادسازی ها، بخشی از اقتدار دولت های صنعتی به نهادهای بین المللی و بخشی به نهادهای محلی منتقل شده است و به این ترتیب، نهادهای انتخابی درون ساختار دولت تضعیف شده اند. این امر بر ماهیت و عملکرد نهادهای سیاست گذاری زنان تأثیر مستقیم گذاشته است: ادغام در چهارچوب نهادهای بین المللی و محلی باعث سیاست زدایی از نهادهای زنان شده و همین دورشدن آنها از سیاست روز، باعث شده که مباحث و منافعشان کمتر از پیش در بحثهای سیاست گذاری عمومی جا بگیرد.

با غلبهی رویکردهای بازاری در چهارچوب دولت، سنجش عملکرد کارکنان و نهادهای دولتی نیز با معیارهای حسابداری و حسابرسی و رسیدگی به سود و زیان مالی صورت می گیرد. برای مثال، در رویکرد «مدیریت دولتی نوین» که در بریتانیا رایج است، به مدیران دولتی می آموزند که چگونه مانند مدیران بخش خصوصی کار کنند. به آنها می گویند مسئولیتشان تأمین خدمات از راههای ممکن از طریق بخش خصوصی یا دولتی است و نه ارائهی مستقیم خدمات از سوی بخش دولتی. این شیوهی مدیریتی ابزارهای خود را می طلبد که اغلب شامل انواعی از مشوقهای اقتصادی است.

این تحول بر رابطهی فعالان فمینیست با دولت هم تأثیر گذاشته است زیرا برای انطباق با این نحوهی مدیریت دولتی، سازمانهای مردمنهاد مرتبط را هم مجبور به اتخاذ رویههای مشابه کرده است تا حساب «سود و زیان»شان را داشته باشند و ارائه دهند. بهعلاوه، در سیاست گذاریهای زنان نیز، همچون دیگر سیاست گذاریها، دیگر صرفاً دولت و نهادهای منتخب تأثیرگذار نیستند، بلکه

پای انبوهی از «شرکای اقتصادی دولت» نیز در میان است. نحوه ی عملکرد این عوامل، بر جنبشهای زنان تأثیری مستقیم داشته؛ جنبشهایی که در قالب سازمانهای مردمنهاد جای گرفته بودند تا بتوانند با دولت همکاری کنند. شریکان خصوصی اقتصادی دولت که در پی سودند، میتوانند دانش مربوط به سیاستگذاری خود را بر پایهی «واقعیتها» ارائه دهند و نه بر پایهی «آرمانها»؛ سود اقتصادی که اینها در پی آن هستند، قابل محاسبه و پیشبینی بر پایهی همین واقعیتهاست، درحالی که «منافع گروهی» که مثلاً فعالان زنان در پی تحققش هستند، لزوماً چنین نیست. تحمیل این منطق به فعالیتهای سازمانهای مردمنهاد از قبیل جنبشهای زنان، باعث میشود بخش قابل توجهی از خواستهایشان معوق بماند و در قالب بخش قابل توجهی از خواستهایشان معوق بماند و در قالب

#### شکلهای فعالیت جدید و فرصتهای نو

اینکه فعالان زن ناچار شدهاند با این شکل جدید حکومتگری و سیاستگذاری کنار بیایند، تحولاتی را در نگرش و فعالیتشان رقم زده است. فمینیستها بهسرعت متوجه شدند که برای تأمین دانش موردنیاز معطوف به سیاستگذاریهای موردنظرشان دیگر نمیتوانند متکی بر متخصصان عرصههای دیگر باشند؛ پس خود، دست به تولید دانش متکی بر شواهد در راستای توجیه سیاستهای موردنظرشان زدند. این امر عرصهی جدیدی را پیش رویشان گشود. درعینحال، تولید چنین دانشی با همین منطق مستلزم پاسخ گوبودن فعالان به منابع تأمین کنندهی مالی تحقیقاتشان بوده است و نه به بدنهی رسمی دولت انتخابی. این امر بهنوبهی خود، فعالان را در معرض خطر غیرسیاسیشدن قرار داده است. برآمدن «متخصصان جنسیت» در جریان خطر غیرسیاسیشدن قرار داده است. برآمدن «متخصصان جنسیت» در جریان

شیوه ی سیاست گذاری مبتنی بر شواهد، فعالان را به این سمت رانده که بیان خود را در قالبهای اقتصادی بریزند و نه سیاسی، و متخصصان جنسیت که در جریان اصلی رسانه جا پیدا کردهاند نیز کسانی هستند که این کار را بهخوبی انجام میدهند. بهاین ترتیب، در جریان اصلی رسانه که بر سیاست گذاری حکومتی هم تأثیر بسزا دارد، درخواستهای زنان از خواستههای مشخصاً سیاسی به مطالباتی تقلیل پیدا می کند که صرفاً کیفیت اقتصادی می یابند.

بهاینترتیب، نوع جدید تولید دانش که از شیوهی نوین حکومتگری برآمده، هم فرصتهایی برای فعالان فمینیست پدید آورده و هم مخاطراتی را متوجهشان کرده است. اما نکتهی مورد تأکید کانتولا و اسکوایرز این است که با این تحولات، دیگر استفاده از اصطلاح «فمینیسم دولتی» گویا نیست و چیزی که با آن مواجهیم، «فمینیسم بازاری» است.

#### تأثير جهاني شدن

در سالهای اخیر حجم و سهم پیماننامههایی که مفادی مربوط به برابری جنسیتی داشتهاند تا حدی بوده است که برخی محققان از مجموعهی این پیمانها و توصیههای بینالمللی با عنوان «رژیم جهانی برابری زنان» یاد می کنند. همزمان، سهم فعالان زن حاضر در عرصهی بینالمللی برای ترغیب یا فشارآوردن به دولتها جهت پذیرش معیارهای برابرتر در سیاست گذاریهایشان در قبال زنان نیز قابل توجه بوده است. درعینحال، هم حاکمشدن معیارهای بازاری و هم قابل ملاحظهشدن تأثیر اهرمهای بینالمللی در سیاست گذاریهای داخلی، انسجام «ملی» جنبشهای زنان را از میان برده و تقریباً در همهجا با نوعی تکهتکهشدن گروههای فعال فمینیست مواجهیم که و تقریباً در همهجا با نوعی تکهتکهشدن گروههای فعال فمینیست مواجهیم که

#### فمینیستها به بازار میروند؟

اگر فمینیسم دولتی نوعی ائتلاف میان فمینیستها و نهادهای دولتی سیاستگذار در امور زنان بود، از دید کانتولا و اسکوایرز فمینیسم بازاری هم ائتلاف مشابهی است میان فمینیستها و دولتی که دیگر تنها نیست و شریکان بخش خصوصیاش را دارد و خودش هم در منطق بازار ادغام شده است. از این دید، «فمینیسم بازاری صرفاً زیرمجموعهی فمینیسم دولتی نیست، بلکه واکنشی به آن است.»

جنبش زنان در اکثر کشورها از بدو پیدایش، بر استقلال خود پای فشرده است اما هزینههای این استقلال بسیار بالا بوده؛ در اکثر کشورها همین هزینهها باعث استقبال از فمینیسم دولتی شده؛ فمینیسم دولتی نیز بهنوبهی خود، از طریق درهمتنیدگی با تحولات نئولیبرال دولت، به فمینیسم بازاری انجامیده است. فمینیسم بازاری میخواهد با تکیه بر موازین بازاری رایج و غالب، تحقق برابری جنسیتی را دنبال کند. بهاینترتیب، پدیدآمدن فمینیسم بازاری تا حد زیادی از روی ناچاری بوده است و نه انتخاب؛ و هم باید ظرفیتها و دستاوردهایش را لحاظ کرد و هم نقصها و مخاطراتش را.

تحمیل منطق نئولیبرال به دولت، در کشورهای مختلف نمود بارزی برای نهادهای زنان داشته است: مثلاً در استرالیا که از مراکز اصلی نظریهپردازی فمینیسم دولتی به شمار میرود، از سال ۲۰۰۰ به بعد و درنتیجهی اِعمال معیار نئولیبرالی «کوچک کردن دولت» دست کم هشت نهاد دولتی مربوط به سیاست گذاری زنان منحل شدهاند. نهادهایی که توانستهاند بهنوعی خود را در بخشهای دیگر دولتی احیا کنند، بهناگزیر معیارهای هزینه و فایدهای را که نقداً صحبتش شد، پذیرفتهاند. نکتهی قابلتوجه این است که حلقههای دستراستی مردان، در سیاست گذاریهای منتهی به انحلال این نهادها نقش

پررنگی داشتهاند و بهاین ترتیب، نمی توان به سادگی از «غیرایدئولوژیک» بودن گزینش و اِعمال این معیارها سخن گفت؛ این معیارها نه فقط برخلاف تظاهری که می کنند فی نفسه بسیار ایدئولوژیک هستند، بلکه حامیانی هم پیدا می کنند که آنها را برای رسیدن به مقاصد ایدئولوژیک خود بسیار مناسب می یابند.

در همین ارتباط تأکید فمینیستی بر هویت جمعی و محرومیت جمعی زنان، هدف نقدهای منطق نئولیبرالی بوده است که همهچیز را بر پایههای فردی تبیین میکند. نهادهای جدیدی که ذیل منطق نئولیبرال پا گرفتهاند نیز بهناچار همین گفتار را پذیرفتهاند و برای ارزشها و مخاطرات پیش روی زنان تبیینهای فردگرایانه ارائه میدهند؛ تبیینهایی که با منطق بازار، باید با تبیینهای فردگرایانهی دیگر «رقابت» کنند تا شاید بتوانند در عرصهی سیاستگذاری دست بالا را بگیرند. این امر بر گفتار فمینیستی معطوف به سیاستگذاری در کشورهای مختلف تأثیر بارزی داشته است.

کانتولا و اسکوایرز تأکید می کنند که روند بازاری شدن فمینیسم پیچیده بوده و در هرجا هم شرایط خاص خود را داشته است و بنابراین، نباید با گزارههای ساده و نادیده گرفتن محدودیتها و پیچیدگیها قضاوتش کرد. درعین حال، می گویند که با توجه به وجوه منفی نمایان شده ی این وضع، رفتن به سمت نوع دیگری از نمایندگی زنان در قالبهای قانون گذارانه و تأسیسی ضروری است.

## هِستِر آيزنشتاين:

## جودوی فمینیستی با دولت پدرسالار

هِستِر آیزنشتاین استاد بازنشسته جامعهشناسی در دانشگاه کوئینز کالج بریتانیا است. این گزارش مختصری است از منبع زیر:

Eisenstein, Hester. "Using the State" in *Inside Agitators: Australian Femocrats and the State*. Temple University Press, 1996. pp 67-85.

حدود دو دهه بعد از آغاز فعالیت «فمینیسم دولتی» در استرالیا، یعنی کشوری که فمینیستهایش از اصلی ترین نظریه پردازان این مفهوم بودند، هِستِر آیزنشتاین، فمینیست و جامعه شناس، در سال ۱۹۹۶ کتابی نوشت با عنوان در میان مبارزان: فموکراتهای استرالیایی و دولت و در آن به بررسی جامع فمینیسم دولتی پرداخت. آیزنشتاین که خود در زمرهی همین فمینیستها است، تجربهای دستاول و داخلی از این نظریه پردازی و کنش دارد که باعث می شود روایتش از پستی وبلندی این جنبش روایتی قابل توجه باشد. او به طور خاص در فصل پنجم این کتاب که در نوشتهی حاضر آن را گزارش می کنیم، به نقدهایی می پردازد که به فمینیسم دولتی از زاویهی پیامدهای اید ئولوژیک همکاری با دولت ایراد شده است. راهبرد پیگیری مطالبات فمینیستی از داخل دولت منجر به این شد که اقسام مسائل و تردیدها در داخل جنبش زنان به

میان آیند: وابستگی به دولت؟ اصلاح در برابر انقلاب؟ سلسلهمراتب در برابر تصمیم گیری جمعی غیرسلسلهمراتبی؟

آیزنشتاین برای واکاوی این مجادلات به آغاز ماجرا برمی گردد، یعنی به اینکه اصلاً اصطلاح فموکرات (Femocrat) برای وصف فمینیستهای دولتی چطور پدید آمد: ظاهراً به فاصلهی نزدیکی در میانهی دههی ۱۹۷۰، برخی از فمینیستهای راهیافته به دولت از این واژه بهمزاح برای خود استفاده می کردند؛ در همان اوان، نویسندگان دستراستی منتقد سیاستهای دولت وقت استرالیا در جذب فمینیستها نیز از این اصطلاح بهنحوی تحقیراًمیز برای اشاره به همین فمینیستها استفاده می کردند. آیزنشتاین که برای نوشتن کتابش با بسیاری از فمینیستهای بیرون و درون دولت در آن زمان گفتوگو کرده است، می گوید که در دههی ۱۹۷۰ تقریباً همهی فمینیستها از این اصطلاح دلالت یکسانی را موردنظر داشتند:

«فموکرات» یعنی زن فمینیستی که با برنامه ی مشخص وارد دستگاههای دولتی شده است تا تحقق برخی خواستهای فمینیستی را پیگیری کند و بر مردانی که او را به این سِمَت منصوب کردهاند نیز معلوم است که او قرار است پیگیر چنین مطالباتی باشد.

در این دوره، فموکراتها معمولاً مشاور بودند یا مقامات اجرایی پایینی داشتند. در دههی بعدی، ۱۹۸۰، دلالت این اصطلاح عوض شد: در این دوره اصطلاح فموکرات به زنان قدرتمندی در دستگاه دولتی اطلاق میشد که تعهد ایدئولوژیک و سیاسی به فمینیسم داشتند. این تغییر، پیامد ارتقای زنان در دولت و دستیافتنشان به مقامات اجرایی مهمتر بود.

### آیزنشتاین می گوید:

تغییر در معنای اصطلاح فمینیسم دولتی بازتاب افزایش نفوذ و مشروعیت فموکراتها در درون دستگاه دولت و نیز در معنای وسیعتر سیاسی بود.

### حاشیه و متن

پرسشی که از دههی ۱۹۸۰ مطرح شد این بود: حال که زنان توانستهاند در جهت پیگیری مطالبات فمینیستی در دولت پیشرفت کنند و صاحبنفوذ شوند و به این ترتیب به «جریان اصلی» سیاست وارد شوند، آیا باز هم لازم است نهادهایی مختص پرداختن به امور زنان در دولت وجود داشته باشند؟

پاسخ فعالانی که در این نهادها بودند عموماً مثبت بود: فایده ی چنین نهادهایی این است که فشار جامعه را به دولت منتقل می کنند و نیز محلی برای آموزشیافتن زنان در خصوص مسائل و محیط اداری و دولتی هستند. بااینحال، پرسش بالا از آنجا می آمد که چنین نهادهایی برای همهی فعالان فمینیست خوشایند نبودند. به نظر برخی از فمینیستها با رسمیتیافتن بخشی از عقاید فمینیستی در قالب نهادهای رسمی، بخش قابل توجهی از فعالان و گروههای فمینیست، بیشتر به حاشیه رانده می شدند و سرکوبشان از سوی نظام مردانه آسان تر شده بود. درعینحال، همین نهادها هم، به دلیل پیگیری مطالباتی کمابیش رادیکال، خود بهنوعی در درون دولت در حاشیه قرار داشتند و ازاین گذشته، محتاج پیوند مؤثر و مداوم با جنبش زنان در خارج از دولت بودند تا بتوانند فشار لازم برای پیشبرد برنامههایشان را بسیج کنند. این امر مستلزم ساختن فرهنگ خاصی در نهادهای زنان بود که نسبتشان را با بیرون و درون دولت تعیین و مدام تصحیح کند.

فموکراتها با نوع مهم دیگری از تقابل متن و حاشیه هم روبهرو بودند: حتی وقتی زنان به دولت راه یافته بودند، توقع میرفت که منحصراً به «مسائل زنان» بپردازند؛ همان چیزی که برای پیگیریاش به دولت راه داده شده بودند. ازاین گذشته، از دید دولتمردان «مسائل زنان» دایرهی تنگی را در بر می گرفت. فموکراتها، هم برای گسترش دید مردان دولتی نسبت به مسائل زنان می کوشیدند و هم برای جاانداختن این موضوع که همهی مسائل، در حوزهی اظهارنظر و تصمیم زنان قرار می گیرد. این کاری بود که فموکراتها با تکیه بر امکانات نهادهای مختص زنان قادر به انجامش می شدند. ازاین گذشته، صعود زنان به مناصب جریان اصلی سیاست با تکیه بر کار تخصصی و کفایتی که در نهادهای زنان از خود نشان داده بودند، ممکن شده بود.

### فموكراتها چهجور فمينيستهايي بودند؟

آیزنشتاین که برای نوشتن کتاب با بسیاری از فمینیستهای بیرون و درون دولت مصاحبه کرده است، می گوید که با وجود گذشت سالها از اوج و فرود فمینیسم دولتی، اغلب هنوز اصطلاح «فموکرات» را بهنحوی تحقیر آمیز به کار می برند و از خلال همین مصاحبهها در می یابد که حتی خود فمینیستهای دولتی نیز اغلب از پذیرش این عنوان ابا دارند چون فمینیستهای رادیکال «فموکراتها را کسانی می دانند که جنبش زنان را به حقوق خوب فروختهاند».

بیان نظری تر این واکنش در تقسیم فعالان فمینیست به «اصلاح گر» و «انقلابی» بازتاب می یافت؛ تقسیمی که در تقابل دو طرز فکر لیبرالی و مارکسیستی ریشه داشت. بااین حال در عمل، این دوگانگی پیچیده تر از آن بود که مثلاً بتوان صرفاً بر اساس گرایشهای نظری یا حتی تعلق طبقاتی تکلیفش را روشن کرد: طی دهههای ۱۹۷۰ تا ۱۹۹۰، و به طور خاص در استرالیا، زنانی که تصمیم گرفتند برای تحقق آرمانهای فمینیستی وارد دستگاه اداری دولت

شوند، به طیف متنوعی از لیبرال تا سوسیالیست تعلق داشتند و از پایگاههای طبقاتی متنوعی هم می آمدند. وضع فمینیستهای مخالف با رفتن به دولت نیز تا حدی شبیه همین بود.

اینکه شمار قابل توجهی از فمینیستهای استرالیایی کار با دولت را انتخاب کردند یا مجاز دانستند، باعث شد که فمینیستهای غربی دیگر، حتی کلیت فمینیسم استرالیایی را هدف این طعن قرار دهند و بگویند که آنها میخواهند از طریق نظام پدرسالار به اهداف خود دست پیدا کنند. آیزنشتاین با این تعبیر موافق نیست و می گوید که فرایند تصمیم گیری برای واردشدن به دولت پیچیده تر از آنی بوده است که چنین تعابیری بتواند توضیح درستی برایش باشد. آیزنشتاین می گوید بسیاری از زنانی که وارد دستگاه دولتی شده بودند، عقاید رادیکال و انقلابی داشتند و با ورود به دولت هم، نه عقایدشان را کنار گذاشتند و نه نسبت به نتایج کاری که می کردند توهمی داشتند، بلکه در آن زمان به مفیدبودن نتایجی که می توانستند از حضور در دولت بگیرند چشم زمان به مفیدبودن نتایجی که می توانستند از حضور در دولت بگیرند چشم داشتند. البته برخی هم بودند که با عقاید رادیکال به دولت پیوستند و انتظار داشتند در کوتاهمدت نتایج بزرگی بگیرند که مأیوس شدند.

برخی فموکراتها حکایت می کنند که کار با دستگاه اداری برای آنها که از دل جنبش زنان آمده بودند، دشواریهای خاصی داشت. جنبش زنان به ایشان آموخته بود که «همهچیز دنیا غلط است و ما باید کلش را عوض کنیم» اما وقتی تصمیم گرفتند به دستگاه اداری بیبوندند، آنطور که می گویند:

واقعاً به طور کامل برایمان واضح شد که نمی شود به جلسه رفت و گفت "خوب، ما می خواهیم جهان را تغییر دهیم..." لازم بود چند مسئله ی قابل حل پیش چشم داشته باشیم.

گزینش چنین مسائلی مستلزم داشتن دید روشنی به این موضوع بود که هرقدر هم آرمانها رادیکال باشند، باز هم باید پذیرفت مسیر تغییر اجتماعی، مسیری بسیار طولانی است و برای پیمودن این مسیر، میتوان از دولت «استفاده کرد». یعنی انتخاب کارکردن با دولت، خصوصاً از سوی فمینیستهای رادیکال، ناشی از نوعی عملگرایی و واقع گرایی سیاسی بود. همانطور که کریس رونالدز، حقوق دان و فمینیست استرالیایی، که کوشش فراوان و مثمر ثمری در تدوین قوانین ضدتبعیض داشته، در مصاحبه با آیزنشتاین گفته، فمینیستهایی که انتخاب کردند با دولت کار کنند، میدانستند که برای طی مسیر اصلاح اجتماعی:

باید راجع به اولویتها تصمیم بگیریم و باید ببینیم چهچیزهایی را میتوان به دست آورد... اگر می کوشیم ساختارهای جامعه را چنان تغییر دهیم که زنان دیگر همواره محروم و مورد تبعیض نباشند، همان کاری که به باور من باید بهعنوان فمینیست برای انجامش بکوشیم، پس باید به سراغ مسائل اساسی برویم. و اساسی ترین مسئله، استقلال اقتصادی زنان است.

این فمینیستها درعینحال میدانستند که در این مسیر، با استفاده از ابزار دولت صرفاً به تغییراتی کوچک، اما مهم، دست مییابند.

### دموکراسی مشارکتی در برابر سلسلهمراتب

از دههی ۱۹۶۰ و بر اساس مباحث برآمده از سنت «چپ نو»، این تلقی در میان فمینیستهای غربی جا افتاده بود که فمینیسم باید ضدسلسلهمراتب باشد. ضدیت با سلسلهمراتب به شکلبندی سیاسی دموکراسی مشارکتی میانجامید: یعنی وضعیتی که در آن همهی اعضای گروه حق رأی و اظهارنظر داشته باشند و تصمیمات با حصول توافق پس از بحث کافی گرفته شود. با توجه به

محرومیتها و تبعیضهای دیرپایی که متوجه زنان بود، جنبش زنان نسبت به هر نوع سلسلهمراتب و نسبت به ساختهایی که در اَنها کسانی دستور میدهند و بقیه اجرا میکنند، بهشدت بدبین بودند و از فکر دموکراسی مشارکتی استقبال میکردند. درعینحال، فمینیستهایی که تجربهی کار در سازمانهای چپ نو را داشتند، نسبت به نوع «برابرخواهی» همتایان مردشان نیز حساس شده بودند؛ برابرخواهیای که عاری از جنسیتزدگی نبود و از نظر فمینیستها نمیتوانست به عنوان الگویی قابل تعمیم مقبول باشد. ازهمینرو بود که جنبشهای رهایی زنان به راهحلهایی مبتکرانه برای تقسیم قدرت و تقسیم کار رو آوردند تا همهی زنانِ درگیر را به یکسان در فعالیتها مشارکت دهند و به این طریق بر آگاهی فردی و جمعیشان بیفزایند.

این باور برای فموکراتها موجب تنشهای مختلفی میشد: از یک سو تلاش آنها برای زدودن سلسلهمراتبها، چه در محیطهای کارشان و چه در جامعه، موجب تنش میشد. این تنشها فقط از جنس مقاومت محیطهای غیرمترقی تر برابر تحقق اندیشههایی مترقی نبود، بلکه گاه تلاش فمینیستی برای زدودن سلسلهمراتب از بعضی محیطها باعث افت قابلملاحظهی کارکرد و بهرهوری میشد و این اتهام را متوجهشان می کرد که با ستیز با هر نوع سلسلهمراتبی، نتایج را فدای ایدئولوژی می کنند. از سوی دیگر، کارکردن در دستگاه اداری لاجرم مستلزم پذیرش انواع سلسلهمراتبها بود و این امر فموکراتها را در معرض اتهامی قرار می داد که قبلاً هم از آن یاد کردیم: فروختن آرمانهای زنان و قبول کار تحت سلسلهمراتب پدرسالار.

## ایدئولوژی فموکراتی: مطالبه از دولت

درحالی که بحث سایرین راجع به فموکراتها عمدتاً بر پایهی همان دوگانههای سنتی، مانند اصلاح در برابر انقلاب، دنبال میشد، فموکراتها بهتدریج مواضع

ایدئولوژیک خاص خود را شکل دادند. فموکراتها هم برای زنان، در مقام یک گروه ذینفع، همانند گروههایی چون کارگران، صنعتگران و... مدعی منافعی شدند. آنها، هم خواستار مداخلهی قوی دولت جهت برآوردن این منافع بودند و هم درعینحال حضور خود را در دولت نوعی نمایندگی همین منافع شمردند. با این تفاوت که فموکراتها منافع زنان را همانند منافع کارگران یا صنعتگران صرفاً بهنحو اقتصادی تعریف نمی کردند، بلکه چون ریشهی محرومیت زنان را در ساختار پدرسالارِ حاکم می دیدند، می خواستند دولت را علیه همین ساختار به کار بگیرند.

به تعبیر آیزنشتاین، فموکراتها از طریق «جودوی فمینیستی» میخواستند با فراهم کردن وسایل پایاندادن به وابستگی اقتصادی و جنسی زنان، دولت پدرسالارِ سرمایهداری را علیه خودش به کار بگیرند. از جمله مهمترین دشواریهای تبیین این موضع ایدئولوژیک، جاانداختن زنان در مقام یک گروه ذی نفعِ مجزا از سایر گروهها بود؛ دشواریای که البته فموکراتها در آن با دیگر فمینیستها شریک بودند.

## تأكيد بر تفاوت

بهاین ترتیب، درحالی که راهبرد فمینیستهای غربی عموماً تأکید بر برابری میان زنان و مردان بود، فموکراتهای استرالیایی، در جهت مواضع ایدئولوژیک یادشده، بر تفاوتهای میان زنان و مردان و بر ویژگیهای اختصاصی زنان تأکید نهادند تا بتوانند موقعیت زنان را در مقام گروهی ذی نفع و مجزا تثبیت کنند. اما فموکراتها بر چیزهایی از قبیل نقش جنسیتی، تفاوتهای روانشناختی و جامعه پذیری و مواردی ازاین دست که به طور سنتی «تفاوتهای زنان» شمرده می شد، انگشت نگذاشتند، بلکه محرومیت متمایز زنان را به عنوان عامل تفاوتشان در جایگاه گروهی ذی نفع تبیین کردند. آنها بر پایدی تحقیقات تجربی

توانستند نشان دهند که چگونه زنان در عرصههای مختلف دچار محرومیتهایی خاص خود هستند. بهاین ترتیب، کل راهبرد فمینیسم دولتی بر پایهی جاانداختن این استدلال قرار گرفت که زنان چون زن هستند، نیازمند کمک دولت برای رهایی از وضعیت دشوارشان اند.

مشکل این استدلال اما این بود که تلاشهای مستقل زنان برای ستیز با محرومیت، از جمله تلاشهای خود فموکراتها را، نادیده می گرفت. اما تأکید بر «تفاوت» از سوی فموکراتهای استرالیایی سویهی دیگری هم داشت: اَنها به «فرهنگ زنانه» که از دل تقسیم کار زنان و نقش خانگیشان برآمده بود، توجه کردند و گرچه خود محرومیت از زمینههای مهم پدیدآمدن این فرهنگ بود، فموکراتها به ظرفیت فرهنگ زنانه برای ایجاد همبستگی با زنان توجه کردند. این فرهنگ شیوههای زنانهی انجام کار را استخراج کردند. این فرهنگ همچنین چون سلاحی مخفی در دست فموکراتها بود که در صورت نیاز، می توانستند از آن علیه نهادهای مردانه استفاده کنند.

به این ترتیب، فموکراتها که خود را کاملاً با ابزار قواعد اداری و سلسلهمراتب آن مجهز ساخته بودند، عناصر متمایز متعلق به فرهنگ زنانه و آموزههای فمینیستی را هم با خود وارد محیط اداری کردند. فموکراتها بخشی از فضای مردانه ی قدرت را تسخیر کرده بودند و می خواستند به این ترتیب کلیت نظام را نسبت به زنان پاسخ گو کنند؛ پیداست که این اقدام با محدودیتهای جدی مواجه بود اما درعین حال می توانست نظام پدرسالار را تا حدی پاسخ گو کند، یا دست کم به سخره بگیرد و به دردسر بیندازد

## کارمِن جیها و شارلوت کرم:

# فمینیسم در خاورمیانه ابزار دست دولتها شده، پس چه باید کرد؟

کارمن جیها استاد رهبری و توسعهی سازمانی در دانشگاه آمریکایی بیروت است. شارلوت کرم استاد مدیریت در دانشگاه اُتاوا در کاناداست. این گزارش مختصری است از منبع زیر:

Geha, Carmen, and Charlotte Karam. "Whose Feminism? Gender-Inclusive Policymaking in the Arab Middle East and North Africa." *SAIS Review of International Affairs* 41.1 (2021): 23-31.

پیش از این دیدیم که شیرین رای در مقالهای راجع به ارتباط زنان و دولت در جهان سوم از این گفت که نسبت فمینیستهای جهان سوم با دولتهایشان چه تفاوتهای مهمی با نسبتی دارد که فمینیستهای غربی با دولتهایشان برقرار کردهاند. همچنین نشان داد که چرا نباید نظریههای برآمده از تجربهی فمینیسم دولتی در غرب را بهسادگی برای فهم وضع فمینیستها در جهان سوم به کار برد. در مقالهی حاضر دو فمینیست لبنانی یعنی کارمن جیها و شارلوت کرم به وجه دیگری از فمینیسم دولتی در جهان سوم، یعنی مشخصاً در کشورهای عربی خاورمانه و شمال آفریقا، می بردازند.

فشارها و مشوقهای بینالمللی در دهههای اخیر ظاهراً از مهمترین عوامل تأثیرگذار بر دولتهای خاورمیانه برای سیاستگذاری در امور مربوط به زنان بودهاند. خصوصاً به نظر می آید رویدادهایی که سازمان ملل در این زمینه تدارک دیده و مشخصاً کنفرانسهای جهانی زنان، تأثیر بهسزایی داشتهاند. از میان چهار کنفرانسی که از سال ۱۹۷۵ تا ۱۹۹۵ زیر نظر سازمان ملل متحد برگزار شد، کنفرانس پکن که آخرین آنها بود، بیشترین تأثیر را در وضع زنان کشورهای خاورمیانه و شمال آفریقا داشته است و پس از این کنفرانس بود که دولتهای این کشورها خود را بیشتر متعهد به انجام تغییراتی در جهت برابری جنسیتی نشان دادند و به ایجاد نهادهای دولتی برای سیاستگذاری در جهت بهبود وضعیت زنان پرداختند.

این دستگاهها بهتدریج نفوذ بیشتری در سیاست گذاری و قانون گذاری در امور زنان یافتهاند اما از خلال فمینیسمی که به قول جیها و کرم حامل روایت دولتهای این منطقه در خصوص حقوق زنان است. گرچه کار این دستگاهها موجب پیشرفتهای محدودی در وضع زنان این کشورها هم شده است، درعینحال، دولتها به همین واسطه در پی تحمیل و وانمودکردن روایت و سیاست خود بهعنوان نماینده ی خواستهای یکدست همهی زنان برآمدهاند.

این وضع از دید جیها و کرم موجب بهخطرافتادن امکانهای حضور و نمایندگی سیاسی متنوع و واقعی تر زنان و خصوصاً زنان مهاجر، زنان اقلیتهای قومی و زنانی با دیگر هویتهایی شده است که در تعاریف رسمی دولتها در مقایسه با زنانی که هدف سیاستگذاری شان هستند، جایی ندارند. در این مسیر، فمینیسم دولتی در کشورهای عربی خاورمیانه و شمال آفریقا بیشتر خود را در قبال برنامهها و منافع سیاستمردان مسئول دیده است تا در قبال نیازها و تجربیات محلی زنان منطقه؛ و این باعث شده که دستاورهای این فمینیسم

دولتی با افتوخیز همراه باشد و همزمان زیر فشارهای ضددموکراتیک این کشورها در معرض خطر قرار بگیرد.

دولتهای این منطقه تنها بازیگران در زمینهی تعیین سیاستهای فراگیر جنسیتی نیستند و بخش خصوصی، سازمانهای غیردولتی و نهادهای کمکدهندهی بینالمللی نیز در این مورد تأثیرگذارند اما باز هم اصلی ترین بازیگر همان دولتهای منطقه هستند؛ دولتهایی که بسیار با یکدیگر متفاوت اند، خصوصاً بهلحاظ قدرت اقتصادی. دولتها تعیین کنندهی «راهبردهای فراگیر و گامهایی هستند که برای تضمین حقوق زنان» برداشته می شود؛ فمینیسم دولتی نیز همان نهادهایی است که مسئول پیشبردن همین راهبردها هستند.

## فمینیسم دولتی در خاورمیانه و شمال آفریقا پس از کنفرانس پکن

از وقتی دولتهای عربی خاورمیانه و شمال آفریقا از پی کنفرانس پکن شروع کردند به تأسیس و تقویت نهادهای سیاستگذاری در امور زنان، تا امروز سه موج عمدهی نظریه پردازی در خصوص فمینیسم دولتی این کشورها پدید آمده است که ناظر به تحولات این سیاستگذاریها در گذر زمان بوده است. موج اول که متعلق به دوران رونق و شکوفایی این نهادها و سیاستگذاریها بود، این اقدامات را بخشی از برنامهی دموکراسیسازی در قالب این دولتها می دید؛ برنامههایی که حتی آنها را با برنامههای دموکراسیسازی در کشورهای اسکاندیناوی مقایسه می کردند. واقعیت این است که در سالهای اواخر دههی ۱۹۹۰ و اوایل دههی ۲۰۰۰، خصوصاً در کشورهای عربی ثروتمند، نهادهای مختلفی برای پرداختن به امور زنان تأسیس شد و بودجههای قابل توجهی نیز به

آنها اختصاص داده شد اما این روند به دموکراتیککردنِ بیشتر فضای سیاسی نینجامید.

وقتی این نهادها و بودجهها در عمل موجب تقلیل نابرابری نشدند بلکه حتی با وجود آنها نابرابریها بیشتر شد، موج دوم نظریهپردازی در این خصوص به راه افتاد و این باور تقویت شد که اجرای برنامههایی از این دست در کشورهای عربی خاورمیانه اصولاً بیشتر برای ظاهرسازی بوده است. محققی چون استیون هایدمان دراینباره می گوید که دولتهای عربی از نمایش بینالمللی و طرح ادعاهای دروغین راجع به دموکراسیسازی سود میبرند. موج دوم نظریهپردازی که در واکنش به همین ظاهرسازیها پدید آمد، در قبال جهان عرب معتقد به نوعی استثناگرایی (exceptionalism) بود و حرف اصلیاش این بود که دولتها و جامعهی عربی اصلاح امور زنان را برنمی تابند و نظام فکری و اجتماعی این کشورها که آمیزهای است از اسلام و اقتدارگرایی و سنتهای عربی، به توانمندسازی زنان مجال نداده است و نخواهد داد زیرا این سنتهای عربی، به توانمندسازی زنان مجال نداده است و نخواهد داد زیرا این توانمندسازی، نظام یادشده را به خطر می اندازد.

در پی این دو موج، موج دیگری از نظریهپردازی هم پدید آمد که به نقش دولت، بدبین اما به سنتهای فرهنگی جوامع این کشورها خوشبین است. این نظریهپردازان می گویند که دولتهای منطقه اصلاً نباید در فرایند توانمندسازی زنان دخالت کنند چون این مداخلهها، به اعتقاد این نظریهپردازان، به بهای ازمیانرفتن سنتها و هنجارهای اجتماعی تمام میشود. آنها معتقدند که در عوض، حرکت توانمندسازی باید از دل همین جوامع شکل بگیرد.

جیها و کرم اما در این مقاله معتقدند چیزی که در همهی این نظریهپردازیها مغفول مانده، وجه سیاسی فمینیسم دولتی در این منطقه است. آنها بر این

نکته انگشت می گذارند که دولتهای عربی خاورمیانه و شمال آفریقا، خصوصاً بعد از موج انقلابهای عربی در حدود یک دهه پیش، با همهی تفاوتها و تنوعشان، به نام توانمندکردن زنان فعالیت کردهاند و فمینیسمی از آنِ خود پدید آوردهاند که بیشتر در خدمت منافع این دولتها و در جهت تثبیت آنها عمل می کند، تا در جهت تحقق برابری جنسیتی.

از دید این نویسندگان، فمینیسم دولتی در این منطقه سازگار با نظامهایی عمل کرده و تحت ادارهی نهادهایی بوده است که هدفشان کاهش برابری جنسیتی بوده و نه افزایش آن. بهاین ترتیب، این فمینیسم دولتی در جهت روح اعلامیهی کنفرانس پکن عمل نکرده است بلکه ظواهری را در تطابق با آن برساخته است و بهاین ترتیب، جای خالی نهادها و جنبشهایی که هدفشان ادغام زنان در سیاست و جامعه باشد، واضح است.

یکی از عوامل عمدهای که باعث می شود نحوه ی عملکرد نهادهای دولتی زنان در خاورمیانه ی عربی و آفریقای شمالی، در جهت تحقق سیاستهای فراگیر جنسیتی نباشد و گاه نتیجه ی عکس هم بدهد، این است که این نهادها در همان حیطه ی کشورهایشان اغلب حتی خود «زنان» را نیز به گونهای غیرفراگیر تعریف می کنند و گروههای قابل توجهی از زنان را از دایره ی شمول فعالیتهای خود بیرون می گذارند و همین باعث می شود وضع زنان بیرون مانده از دایره ی این سیاست گذاری ها به لحاظ معیارهای برابری جنسیتی حتی بدتر از دوره قبل از اجرای چنین سیاستهایی شود.

مثلاً در لبنان، «کمیسیون ملی زنان لبنانی» که نهاد دولتی رسیدگی به امور زنان است، با نادیده گرفتن جمعیت فراوان زنان پناهنده و زنان کارگر مهاجر ساکن این کشور، فقط زنان متولد لبنان را در شمول فعالیتهای خود قرار میدهد. همین امر باعث شده درعمل، آزار و اِعمال خشونت و استثمار در

محیط کار برای زنان پناهنده و مهاجر افزایش یابد و پیامد آن، همین خشونت و نابرابری بیشتری است که در حق گروه جمعیتی قابل توجهی از زنان روا داشته میشود؛ وضعیتی که به معمول شدن بیشتر خشونت و استثمار منجر میشود و بهاین ترتیب، حتی وضع زنان «لبنانی» هم که در دایره ی شمول آن سیاستها قرار دارند، بدتر می شود.

در لبنان پارلمان بارها مانع تحقق تلاش فعالان زن برای تصویب قوانین یکسان برای زنان و مردان شده است و در عوض دادگاهها در امور ازدواج، طلاق، ارث و حق رجوع به دادگاه بر اساس قوانین شریعت اسلامی رأی می دهند که شدیدا نسبت به زنان تبعیض آمیز است. «کمیسیون ملی زنان لبنانی» نیز بهرغم تلاش برخی از اعضایش هیچگاه برای واداشتن پارلمان به تصویب قوانین فراگیر جنسیتی کوششی جدی نکرده است.

در کویت، شانزده سال پس از اینکه به زنان حق ورود به دستگاههای دولتی و حق رأی داده شد، می توان گفت که بهبود قابل ملاحظهای در وضع زنان، خصوصاً از لحاظ اقتصادی، پدید آمده است اما هنوز هم نمایندگی سیاسی زنان بسیار اندک است. وضع در مصر به یک معنا از همه جای دیگر در این منطقه تأسف آورتر است، زیرا با وجود تاریخ طولانی تر نهادهای دولتی مصری که فعالیتشان در جهت سیاستهای فراگیر جنسیتی تعریف شده، وضعیت زنان مصری حتی بعد از بهار عربی دچار افول چشمگیری شده است.

با این ارزیابی از وضع نهادهای دولتی درگیر سیاستگذاری فراگیر جنسیتی در این منطقه، فمینیستهای بسیاری از کشورهای عربی به این فکر افتادهاند که همبستگیای را میان فمینیستهای خارج از دولت شکل دهند و با تشریک مساعی و بسیج نیروهای خود، انحصار دولتی در امور زنان را بشکنند. این فمینیستها که جیها و کرم نیز از جملهی آنان هستند، با توجه به اشتراکهای

قابل توجهی که میان وضعیت زنان در کشورهای خاورمیانه ی عربی و شمال آفریقا میبینند، فکر می کنند که باید دیدِ فراملی داشته باشند و هم مسائل خود را در چهارچوب بزرگ تر منطقه ای ببینند و هم همبستگیهای وسیع تر فراملی شکل دهند.

این دسته از فمینیستها فکر می کنند حال که سیاست دولتی در خاورمیانه متصلب و بسته است و دولتها از اصلاحات جز به نمایش آن راضی نمی شوند و می خواهند فرصت سیاست گذاری فراگیر جنسیتی را هم مصادره به مطلوب کنند، پس شاید برای بهبود وضع زنان باید به سیاست ورزی خارج از چهارچوب دولت اعتنای بیشتری بکنند؛ یعنی مستقل از دولت به بخش خصوصی و نهادهای بین المللی روی آورند و درعین حال به دنبال استفاده از همهی اهرمهای انتخابی دولتها برای جاانداختن قوانین و رویههای ممکن برای ازمیان بردن خشونت ورزی علیه زنان در خانه، خیابان و محیط کار باشند.

به عقیده این فمینیستها یکی از راههای مقابله با خشونتورزی علیه زنان این است که مستقیماً به سراغ صاحبان و ذینفوذان کسبوکارهای خصوصی بروند و در کار و مذاکره با آنان زمینه ی بهبود زنان را در محیطهای کاری آنها فراهم کنند. آنها فکر می کنند دراینخصوص باید روی آموزش و جذب کسانی کار کنند که میتوانند در محیطهای اقتصادی به ارتقای وضع زنان کمک کنند. همچنین فکر می کنند برای بهبود وضع سیاست گذاری فراگیر جنسیتی نباید فقط بهطور مستقیم به نهادهای دولتی و دستگاههای دولت چشم داشته باشند و باید سعی کنند خود را در درون احزاب موجود در این کشورها جا بیندازند و از درون این احزاب هم جریان سیاست گذاریهای ضدتبعیض را پیش ببرند.

## ان فیلییس:

## چه کسی میتواند زنان را نمایندگی کند؟

ان فیلیپس استاد علوم سیاسی و جنسیت در مدرسهی اقتصادی لندن است. این گزارش مختصری است از منبع زیر:

Phillips, Anne. "Dealing with Difference: A Politics of Ideas or A Politics of Presence?" *Constellations* 1.1 (1994): 88-91.

لیبرالیسم به عنوان ایدئولوژی غالب دموکراسی های غربی، خصوصاً در دهه های پس از فروپاشی بلوک کمونیستی، اعتلای چشمگیری یافت. با وجود این غلبه، در بیشتر طول حیات این اندیشه، سه نقد عمده و دیرپا بر آن وارد می شد که در طول زمان هم با تغییراتی از نو صورت بندی شده اند: ۱) فردگرایی لیبرالی هر نوع توجهی به جماعت ها را به حاشیه می راند؛ ۲) تأکید «صرف» لیبرالیسم بر برابری سیاسی، برابری اجتماعی و برابری اقتصادی را کم اهمیت می کند؛ و ۳) تثبیت دموکراسی نمایندگی توسط لیبرالیسم مشارکت شهروندان را به محاق می برد. فمینیست های غربی نیز دموکراسی لیبرال را برای رسیدن به مقاصد برابری خواهانه ی خود چهارچوبی کافی نمی یافتند و حتی اگر انقلابی

نبودند، حداقل با خواستهی برابری انقلاب موافق بودند. نقدهای فمینیستی بر لیبرالیسم نیز عمدتاً در قالب همان نقدهای بالا صورتبندی شده است: فردگرایی لیبرالی انتزاعی است و «فرد» موردنظر در نظریهی لیبرال محتوا و خصوصاً جنسیت ندارد؛ اندیشهی برابری لیبرالیسم نیز بهنوعی معطوف به «برابرسازی»ای است که گویی از همه میخواهد یکسان باشند و تفاوتهایشان را فراموش کنند.

این نقدها به ناآگاهی جنسیتی و ناآگاهی نژادی لیبرالیسم در کنار نقدهای سابق به ناآگاهی طبقاتی آن افزوده شدهاند. اما ایراد اتهام ناآگاهی لیبرالیسم دربارهی تفاوت، دور از انتظار است: ملاحظهی تفاوت از بنیانهای لیبرالیسم بوده است و اصلاً ظهور نظریههای قرارداد در دل لیبرالیسم، بر اساس همین ملاحظه بوده تا طرفهای متفاوت بتوانند دعاوی و خواستهایشان را طرح و بر سرش مذاکره کنند و افراد متفاوت، از رهگذر همین قرارداد اجتماعی وارد «کلیت» اجتماع شوند. همچنین راهحل نمایندگی بهعوض مشارکت مستقیم در جهت متناسب کردن دموکراسی برای جمعیت و تنوع جوامع مدرن، همین لحاظ کردن تفاوت بوده است. حتی برخی از مفسران بهترین نظام سیاسی برای حفظ و تقویت تفاوت را نظام لیبرال میدانند.

آن فیلیپس، استاد علوم سیاسی و نظریهی جنسیت در مدرسهی اقتصادی لندن، اما می گوید چیزی که اکثر نظریهپردازان لیبرال از «تفاوت» در نظر دارند، تفاوت در عقاید و باورهاست و این باعث می شود که این نظریهپردازان به سیاستی روی آورند که او آن را «سیاست اندیشهها» می خواند. تأکید او بر این است که سیاست اندیشهمحور برای مقابله با محرومیت سیاسی کفایت نمی کند. از نظر فیلیپس مسئله به این نحو قابل صورت بندی است؛ حتی وقتی با منافع مشخص مادی طرف هستیم که تحقق یافتن یا نیافتنشان، صاحبان آن منافع و محرومان از آن را به درجات مختلف از هم جدا می کند. سازوکار

دموکراسی لیبرال برای تصمیم گیری بر سر اینکه در خصوص منفعتی مشخص چه باید کرد، معمولاً بهنوعی رأی گیری راجع به سیاستهای پیشنهادی در آن مورد محول میشود.

تا اینجای کار مشکلی نیست. اما کسانی که در رأی گیری شرکت می کنند یا نماینده شدهاند تا در سطحی دیگر تعیین تکلیف کنند و له یا علیه تخصیص منفعتی به گروهی رأی دهند، خیلی از اوقات خودشان از جملهی خواهندگان مشتاق آن منافع و حقوق نیستند؛ یا حتی در طرف دیگر قرار دارند. از یک سو این امر کاملاً موجه است: در سطوح مختلف دموکراسی، دارندگان حق رأی به سیاستهایی رأی می دهند که با تعیین تکلیف منافع گروههای خاص درنهایت به سرنوشت همهی جامعه مربوط می شود؛ از سوی دیگر به قول فیلیپس می بینیم که:

بهاینترتیب، از پیامدهای دموکراسی این است که امری که باید نمایندگی شود، بر کسی که باید نمایندگی کند اولویت می یابد چون وقتی تفاوت را بر حسب تنوع آرا در نظر می گیریم، مقولهی حضور سیاسی تا حد زیادی به شمار نمی آید و اهمیتی ندارد که چه کسی دارد طیف مشخصی از آرا را نمایندگی می کند. هرکسی ممکن است بتواند نمایندهی کس دیگری شود؛ برای نمایندهشدن هیچ ضرورتی ندارد که نمایندگان خصوصیتهای کس یا کسانی را که نمایندگی می کنند، بازتاب دهند.

در دموکراسی مهم این است که همه حق رأی داشته باشند و بتوانند از این حقشان استفاده کنند. اینکه چه کسی نمایندگیشان کند و حامل پیغامهای سیاسی باشد، به عوامل دیگری بستگی می یابد که از جمله باعث می شود «نمایندگان» بتوانند خود را «بیان کنندگان» بهتری برای اندیشهها و آرا جا

بیندازند؛ همان ادعایی که در خیلی از جوامع مردان نسبت به زنان دارند، یعنی می گویند ما بهتر از زنان می توانیم حقوق مردم را نمایندگی کنیم. در این «سیاست اندیشهها» چیزی که ثانویه می شود، «تجربیات مشترک» است؛ حال اَنکه «اندیشه یا همدلی، با هر کیفیتی که باشد و هرقدر هم از سر مراقبت و صداقت باشد، نمی تواند از موانع تجربه بگذرد.»

## ناکاری نمایندگی سیستم دموکراسی در تأکید بر تجربهی مشترک

چنین دشواریهایی از همان آغاز شکلگیری جمهوریهای نوین، مشخصاً شکلگیری جمهوری فرانسه، با دموکراسیها همراه بودند. چنان که در ابتدا نمایندگی در قالب طبقات مختلف موجود تعریف شده بود؛ طبقاتی که از شکل بندی نظام کهن فئودالی بر جا مانده بودند. در چهارچوب این شیوهی نمایندگی هیچ زنی در ابتدا حق نمایندگی نمیافت و ادعا این بود که مردان منافع زنان را هم نمایندگی خواهند کرد؛ امری که از همان ابتدا مورد اعتراض زنانی واقع شد که میگفتند همانطور که مثلاً طبقهی نجبا را کسی جز خودشان نمی تواند نمایندگی کند، زنان را هم مردان نمی توانند نمایندگی کنند. بااینهمه این استدلال ناشنیده ماند.

طی تحولات دموکراتیک اما صداهای دیگری بودند که به این استدلال نزدیک شدند. سنت سوسیالیستی از این حیث جالب است که با تعریف وظیفهی «نمایندگی کارگران»، هم طبقهی جدیدی برای سوسیالیستها تعریف کرد و هم میان سیاست اندیشههای سوسیالیستی و شیوهی حضور آنها در امر سیاسی پل ارتباطی ایجاد کرد. شاید بتوان گفت که رسالهی چه باید کرد؟ از لنین حاوی مشهورترین استدلال چپ علیه سیاست حضور است. از نظر لنین، در مبارزه با سرمایه داری باید نگاهی جامع داشت، توانایی دیدن گامهای بعدی و سنجیدن

پیامدها را داشت و نیز توانایی برقرار کردن روابطی فراتر از آنچه مستلزم طی هر مرحله از نبرد است. به اعتقاد او اینها از عهده ی حزب پیشروی طبقه ی کارگر برمیآید که البته عمدتاً روشنفکران در آن نشستهاند. وقتی فمینیستهای سوسیالیست در دهه ی ۱۹۷۰ با این فکر لنینیستی درافتادند، از جمله می گفتند که حزب مشروعیت خودآگاهی زنان را منکر می شود و اینکه برای خود مقامی خداگونه قائل است که می تواند از جانب همه حرف بزند.

مسئله، تردید در اهمیت آرای سیاسی نیست؛ هر سیاستی، چه دموکراتیک باشد و چه نباشد، تا وقتی عرصه را به خشونت واگذار نکند، لاجرم محل بحث و تصمیم راجع به انواعواقسام اندیشههاست. مسئله، به حاشیه رفتن سیاست حضور در نتیجه ی غلبه ی سیاست اندیشه محور و پیامدهای آن است. وقتی سیاست نمایندگی صرفاً با اتکا به نمایندگی کردن منافع و تبیین وضعیتها پیش می رود و حضور خود صاحبان منافع یا زیان دیدگان از وضعیتها در عرصه ی تصمیم گیری اولویت پیدا نمی کند، چیزی که در وهله ی اول از دست می رود، «تجربه» است. به قول فیلیس:

تفکیک میان اینکه چه کسی قرار است نمایندگی شود و چهچیزی قرار است نمایندگی شود و قراردادن اولی مادون دومی، مبتنی بر فهمی است که تکیه بر اندیشهها و منافع را بیمشکل میبیند. گویی حدومرز میدان سیاست بهروشنی تعیین حدود شده و این میدان حاوی دستههایی از ترجیحات و اندیشهها و ملاحظات است که موجودیتی مستقل از رویهی شکل گیریشان دارد. این تلقی در تضاد شدیدی با دغدغهی جاری در نخستین سالهای جنبش معاصر زنان است، یعنی زمانی که زنان از دشواریهای یافتن صدایی از آن خود حرف میزدند و از این می گفتند که تعاریف غالب در عرصهی سیاست همهی بدیلها را از میدان به در کرده و از این می گفتند که سیاست همهی بدیلها را از میدان به در کرده و از این می گفتند که

۵۸

فرهنگ مسلط تعیین می کند که چه می توان گفت و چه نمی توان گفت.

زنان در مقطع آغازین جنبششان بهدرستی ناکارآمدی آن چیزی را که فیلیپس سیاست اندیشهها میخواند، دریافته بودند: وقتی در عرصهی سیاست مفاهیم و آرا اولویت داشته باشند اما صاحبان تجربههایی که قرار است آن مفاهیم بر آنها دلالت کند حضور نداشته باشند، کسی نیست که تجربهی مستقیمی داشته باشد و بتواند بگوید که فرهنگ مسلط چهچیزی را پوشانده است. اهمیت اینکه زنان، اقلیتها، قومیتها و گروههای محروم خودشان نمایندهی خودشان باشند، به همین رابطهی میان مفاهیم و اندیشهها با تجربه بر می گردد.

اینجا به مسئلهی «تفاوت» بازمی گردیم: لیبرالیسم بهطور سنتی با تکیه بر تقسیمبندی ساحت عمومی و ساحت خصوصی، تفاوتها را هرچند گسترده باشند، به ساحت خصوصی تخصیص میدهد و ساحت عمومی را جایی در نظر می گیرد که آدمها با مشترکات حداقلی شان در آن حضور می یابند تا به تدبیر و تصمیم راجع به همین امور مشترک بپردازند.

از نظر لیبرالیسم، ساحت خصوصی در حالت آرمانی باید مصون از دخالت عموم باشد. طیفی از مسائل متنوع با پیامدهای بسیار متفاوت، از جدایی دین از سیاست گرفته تا خصوصی دانستن هم جنس گرایی، در چهارچوب لیبرال با اتکا به لزوم همین تفکیک توجیه می شوند. اما به نظر می آید با همهی مزایایی که این تفکیک و مفهوم تساهل دارد، بخشی از نارضایتی در قبال لیبرالیسم به این بر می گردد که برخی از گروهها، بهویژه گروههای اقلیت، احساس می کنند که «تساهل جایگزین ضعیفی برای بازشناسی است».

رواجیافتن تساهل و تخصیصدادن تفاوتها به حیطهی خصوصی ممکن است باعث مصونماندن این تفاوتها شود اما نارضایتی از آنجا برمیخیزد که خصوصی کردن تفاوتها آنها را به نوعی «راز» شخصی تبدیل می کند و بهعلاوه باعث می شود تمایل برای شناخت چنین خصوصیتهایی، از دینداری گرفته تا زنانگی، کمرنگ شود.

#### تنش میان سیاست اندیشه و سیاست حضور

قضاوت رایج مخالف راجع به سیاستِ حضور این است که بهنادرستی آن را نوعی سیاست فرقه گرایانه معرفی می کنند که جامعه ی بزرگ تر را تضعیف می کند و این را نادیده می گیرد که برای فهمیدن آنچه اعضای یک گروه می اندیشند لازم نیست عضوش باشیم. با غلبه ی چنین دیدگاهی و با کنارماندنِ تفاوتها از ساحت عمومی، تفاوتها از بحث و رسیدگی بهشیوه ی دموکراتیک به دور می مانند.

در واکنش به چنین وضعی است که به تعبیر فیلیپس نظریه پردازان متعددی در پی «راهحل دموکراتیک» برای فائق آمدن بر تفاوتها بر آمدند؛ راهحلهایی که میخواهند دموکراتیک باشند اما اغلب هرکدام به نوعی از سنت لیبرال فاصله می گیرند: درحالی که راهحل سنتی لیبرال برای کنار آمدن با تفاوتها بر ترکیبی از فضای خصوصی و هنجارهای اکثریت تکیه دارد (که به نوبه ی خود با رأی اکثریت تثبیت شده اند)، راه حل دموکراتیک برای تفاوتها از ما توقع دارد مستقیم با یکدیگر روبه رو شویم. در این راه حل ما تفاوت هایمان را بر صحنه ی عمومی می آوریم و از طریق بحث عمومی بازبینی شان می کنیم.

اما چه توقعی از چنین بحثی می توان داشت؟ گروهی پیش بینی می کند که با بحث عمومی بر سر تفاوتها می توانیم به یک توافق جمعی جدید برسیم و گروهی فکر می کنند تفاوتها اگرچه ذاتی نیستند، هیچگاه هم قرار نیست از میان بروند. تفاوت اساساً سازنده ی هویت است اما خطر تکیه ی بیش از حد بر

تفاوتها این است که ممکن است ذاتی و غیرقابل تغییر نشان داده شوند، به این معنی که امکان تغییرشان و شاید حتی امکان فهمشان منتفی به نظر بیاید، درحالی که واقعاً تفاوتها ذاتی نیستند. برخی از نظریه پردازان برای اینکه گرفتار تلقی تغییرناپذیری تفاوتهایمان نشویم، توصیه می کنند به تبارشناسی آنها رو آوریم. این کار در بحث عمومی می تواند به طرفها نشان دهد که خود تفاوتهایشان در روندهایی تاریخی شکل گرفته و ذاتی نیستند.

### دموكراسي درون جنبشهاي اجتماعي

سوای بحث راجع به نمایندگی و دموکراسی در چهارچوب دولتملتها، بحث در خصوص دموکراسی در داخل خود جنبشهای گروههای به حاشیه رانده شده و محروم نیز اهمیت درخوری دارد. این گروهها اغلب با تفاوتهای ذات گرایانهی دروغینی که نظامهای حاکم وضع می کنند، سر جنگ دارند چون این تفاوتها برای پوشاندن نابرابریها وضع می شوند. بااین حال، به اعتقاد فیلیپس «همه ی این جنبشها خودشان هم ذات گرایی خودشان را شکل داده اند که به طرح ادعای تجربه ی واحد زنانه یا لزبین یا سیاه پوست یا تجربیات دیگر از سوی آنان انجامیده است».

اما مشکل ذات گرایی درون این گروهها چیست؟ و چه اهمیتی دارد که افراد را در درون گروهها و مشخصاً گروههای محروم نیز، متفاوت با هم ببینیم؟ اهمیتش از نظر نظریهپردازانی چون استوارت هال که فیلیپس از او نقل می کند، در این است که آنها نه فقط با یکدیگر به لحاظ انتخابها و بینش هایشان فرق دارند، بلکه تلقی های متفاوتی هم از تعریف گروه موردنظر و تعلقشان به آن دارند؛ سیاهان و لزبینها بین خودشان بر سر معنا و تجربهی سیاهبودن یا لزبین بودن اتفاق نظر ندارند. به این ترتیب صداهایی که در این گروهها غالب می شوند، لزوماً اصیل ترین دیدگاهها را بیان نمی کنند.

## تجویز سیاسی برای کلیت جامعه

حال از آنچه گفته شد چه نتیجهی عملیای می توان در سیاست گرفت؟ پاسخ مشخص فیلیپس این است که گرچه راهحل ایدئالی در میان نیست، راهحل نسبتاً مناسب، استفاده از نظام سهمیهبندی در نمایندگی است. برخی احزاب اروپایی از دهههای پایانی قرن بیستم برای برقراری تعادل جنسیتی در سازوکارهای درونی خود، نظام سهمیهبندی را اجرا می کردند. اما وقتی هدف ارتقای سیاست حضور باشد، ترتیباتی از قبیل سهمیهبندی یا هر نوع ترتیب دیگری که در جهت رفع محرومیت سیاسی تدارک دیده می شود، باید تا حد ممکن با مشارکت خود گروه محروم تدوین شود و نه فقط «برای» آن.

تدابیر افزایش حضور گروههای محروم در سازوکارهای تصمیم گیری لزوماً عام نیستند و باید بهاقتضای شرایط زمان و مکان تدوین و اجرا شوند. در این زمینه، موقعیت و هویتهای گروههای محروم که قرار است بر صحنه حاضر شوند و نسبتشان با بقیهی گروهها در اتخاذ سیاستهای تصحیحی، تعیینکننده است.

وقتی با تکثر گروههای دارنده یا مدعی هویتهای اقلیت محروم مواجهیم، ممکن است تخصیص سهمیهی نمایندگی به همهی آنها به امری ناممکن تبدیل شود. اما پیچیدگیهای موجود و ناممکن بودن رسیدن به وضعی آرمانی نباید مانع برداشتن گامهایی برای بهبود وضع موجود بهسمت برابری و محرومیتزدایی بیشتر شود.

ازاین گذشته، حتی اگر سیر کلی تحول در جهت حرکت به سوی سیاست حضور بیشتر محرومان باشد، باز هم اهمیت اندیشهها هنوز بر جای خود باقی است؛ تدابیری مانند سهمیهبندی برای گروههای محروم و تدابیر مشابهی که حضور اقلیتها را به مجامع تصمیم گیری بهنحوی تضمین می کند، اگر نتواند

بازتابدهنده ی تنوع هویتی و عقیدتی باشد، ممکن است صرفاً حضور «عددی» این گروهها را تضمین کند. بنابراین وضعیت درستتر، رسیدن به موقعیتی است که بتوان ترکیبی از نوعی سیاست حضور و سیاست اندیشهها را متحقق کرد. راه حلی که به این منظور پیشنهاد می شود، این است که سازوکار رقابت بر سر نحوه ی بهتر تبیین اندیشه ها در درون خود سهمینه بندی ها اِعمال شود.

فیلیپس همچنین اشاره می کند که ترجیح سیاستِ حضور بر سیاستِ اندیشهها لزوماً ترجیحی عمومی و قابل تجویز برای همه ی چهارچوبهای سیاسی نیست و در همه جا هم معنای محرومیت زدایی ندارد. مثال مشخص، آفریقای پسااستعماری است. دولتهای موجود در این کشورها نظامهایی هستند که تقریباً هر نوع پیشرفت اقتصادی و اجتماعی را به انحصار خود درآوردهاند.

در این چهارچوب، قدرتمندان برای بقا و تقویت خود سیاست حامیپروری در پیش می گیرند ـ وضعیتی که برای ما ایرانیان هم کاملاً آشناست ـ و به تقسیم منابع میان گروههایی میپردازند که حامیان بالقوه و بالفعلشان هستند و در مقابل، گروههای دیگر را تضعیف می کنند. مشخصاً در آفریقا این گروهها اکثراً در قالبهای قبیلهای و قومیتی تعریف میشوند: سیاست حضور در چنین نظامی درعمل به استمرار یا دستبهدستشدن همین حکومتگری فاسد معنا میشود. به همین دلیل است که اندیشمندان آفریقایی تحولخواه، هوادار سیاستی هستند که به نمایندگان اندیشهها و آرمانها میدان دهد و از بستگی و تعلق قومیتی فارغ باشد.

اما در اغلب چهارچوبها تا وقتی در همهی سازوکارهای سیاسی غلبه با نمایندگانی از جنسیت و طبقاتی مشخص و خاص است، پیداست که نمی توانیم از برابری بگوییم. برابری را باید بتوان در حضور گروههای متنوع

جنسیتی و قومیتی و... در عرصه ی تصمیم گیری دید؛ به طور مشخص در حضور گروههای تا امروز محروم. و تحقق این امر مستلزم توسل به ابزارهایی برای اصلاح ساختار است؛ ابزارهایی که حضور دموکراتیک گروههای مختلف را تضمین کند.

## شيرين حصيم:

# آیا کرسیداشتن زنان برای پیشبرد سیاستهای برابریخواهانه کافی است؟

شیرین حصیم استاد سیاست و مطالعات زنان در دانشگاه ویتواتر سرند در آفریقای جنوبی است. این گزارش مختصری است از منبع زیر:

Hassim, Shireen. "Quotas and Interest Representation: South Africa and Sweden in a Comparative Perspective." in *Global Perspectives on Gender Equality: Reversing the Gaze.* N. Kabeer, A. Stark and E. Magnus (eds.) Routledge, 2008.

از میانه ی دهه ی ۱۹۹۰ که مقاله ی ان فیلیپس راجع به سهمیه بندی نمایندگی برای زنان منتشر شد تا یک دهه ی بعد حدود پنجاه کشور سهمیه بندی جنسیتی به نفع زنان را پذیرفته بودند. در آن زمان، این پرسش مطرح شد که «سهمیافتن فعالان زن در سیاست رسمی و کرسی گرفتن در مجالس تا چه حد به پیشبرد سیاست گذاری های فمینیستی کمک کرده است؟» و اینکه «آیا تأثیر این سهمیافتن در همه جا یکسان بوده؟»

از جمله کسانی که درصده پاسخدادن به این پرسش برآمده است، شیرین حصیم، از متخصصان مشهور نظریهی جنسیت در سطح دنیا و اهل آفریقای جنوبی، است. او برای پاسخدادن به این پرسش روند تدریجی سهم گرفتن زنان در سیاست رسمی سوئد را با کشور خود مقایسه کرده است؛ کشوری که پس از برچیده شدن نظام آپارتاید، زنان در آن به سرعت بخش قابل توجهی از کرسیهای پارلمان را به دست آوردند.

شیرین حصیم در مقدمه اشاره می کند که وقتی زنان در مقام گروهی محروم، برای احقاق حقوق مادی و سیاسی خود پا به عرصه می گذارند، عدالتخواهی شان دو وجه مهم دارد: یکی اینکه میخواهند به عنوان عامل سیاسی و اجتماعی به رسمیت شناخته شوند. به رسمیت شناختن زنان (Recognition) به عنوان عاملان سیاسی مستلزم قبول و تثبیت شان، هم در مقام رأی دهنده و هم در مقام منتخب است؛ رأی دهندگانی که در پی خواست های گروهی خویش هستند و می توانند به همین منظور، نمایندگانی از میان خود برگزینند و خود این امر مستلزم آن است که امکان بسیج شدن داشته باشند. وجه دیگر عدالت خواهی زنان، مبارزه شان برای دستیابی برابر به منابع و امکانات است؛ یعنی خواست عدالت توزیعی (Distributive Justice).

به عقیده ی حصیم، به رسمیت شناخته شدن زنان از طریق سهمیه گرفتن در وضعیتی مانند آفریقای جنوبی، مشخصاتی داشته که باعث قربانی شدن خواست های عدالت توزیعی شده است. کنگره ی ملی آفریقا که با اکثریتی بالا حزب حاکم پس از آپارتاید بود، برای زنان خود سهمیه ی نامزدی قائل شد و همین منجر شد به اینکه در اولین پارلمان پس از ۱۹۹۴، زنان حدود یک سوم کل کرسی های پارلمان را در دست داشته باشند و این در قیاس با گذشته چشمگیر بود. اما این زنان رابطه ی محکمی با رأی دهندگان خود نساخته بودند. اکثر آنها به دلیل زن بودن و حمایت از خواست های زنان انتخاب نشدند؛ انتخاب شدند

چون نامزد کنگرهی ملی بودند. بهاینترتیب، تا حد زیادی مرهون حزب و مردانی باقی ماندند که در چهارچوب روند ساختن دموکراسی ملی برایشان سهمی قائل شده بودند.

### مقایسهی سوئد با آفریقای جنوبی

بدون اینکه وارد جزئیات شویم، میتوان گفت که صرف کنارهم گذاشتن دستاوردهای سیاسی زنان در سوئد و آفریقای جنوبی، مشکلدار به نظر میرسد: نه به این دلیل که یکی کشوری آفریقایی است و دیگری اروپایی، بلکه به این دلیل که پستی وبلندی و دستاوردهای حدود یک قرن فعالیت و حضور زنان در سیاست سوئد با دستاوردهای زنان در زمانی بسیار کوتاهتر و در زمینهای کاملاً متفاوت، مقایسه می شود. اما چنان که خواهیم دید، این مقایسه با وجود زمینهها و شرایط متفاوت، نتیجهی مهمی در بر دارد.

#### سوئد

در ابتدای قرن بیستم سوئد کشوری فقیر و روستایی بود که نقشهای جنسیتی در آن تمایز واضحی داشتند. در همین سالها روند صنعتی شدن کشور شدت گرفت و زنان و مردان به بازارکار صنعتی مدرن کشیده شدند اما باز هم مشاغل کمدراَمد و «زنانه» به زنان رسید. قانون گذاری جدیدی که در سال ۱۹۲۱ برای ازدواج صورت گرفت هم، میان زنان مجرد که حضورشان را در همان مشاغل زنانه موجه می دانستند و زنان متأهل که عرفاً باید به مادری می رسیدند، تمایز می گذاشت و بر مفهوم «نان آوری» تکیه می کرد. با وجود این، زنان در امتداد فرهنگ دیرپای اعتماد به دولت برای احقاق حقوقشان به تعامل با آن برآمدند. نخست زنان سوئدی از اوایل قرن بیستم برای گرفتن حق رأی مبارزه کردند و درنهایت، در سال ۱۹۲۰، حقوق کامل شهروندی را به دست آوردند.

با گرفتن حقوق شهروندی، حضور زنان در احزاب جدی شد، تا جایی که در دههی ۱۹۳۰ و در جریان مباحثات مربوط به پایین آمدن نرخ باروری به دلیل حضور زنان در بازارکار، فمینیستهایی چون آلوا میردال در حزب سوسیال دموکرات نقشی اساسی در جهتدادن این مباحث بهسمت سیاستهای حمایت از خانواده داشتند و باعث شدند بحثها در جهت حذف زنان از بازارکار پیش نرود. این بدان معنی بود که فمینیستها در تأسیس دولت رفاه سوئد که از همان زمان نمونهی بارز دولت رفاه در جهان بود، نقش اساسی داشتند. وقتی در دههی ۱۹۴۰ و ۱۹۵۰ سوئد بهلحاظ اقتصادی قوت بیشتری گرفت، دامنهی سیاستهای رفاهی اش هم توسعه پیدا کرد. این البته به معنای مداخلهی بیشتر دولت در خانواده هم بود. مادران تحت نظارتهای اجتماعی مداخلهی بیشتری قرار می گرفتند، ولی درعین حال فرصتهای شغلی بیشتری هم به دست می آوردند.

با بهبود وضع شغلی زنان درنتیجه ی این سیاستها، در دهه ی ۱۹۶۰ حضور فمینیستها در حزب سوسیال دموکرات و مبارزهشان برای برابری جنسیتی درون و بیرون حزب افزایش یافت و این مبارزات در سال ۱۹۷۲ به تصویب قانون حقوق برابر، مشخصاً حق دستیابی به مشاغل، انجامید. حمایت رهبری حزب سوسیال دموکرات از زنان جدی بود و این باعث می شد فمینیستها فعالیت در جهارچوب حزب را مطلوب بیابند.

همزمان وضع مشابهی در داخل حزبهای دیگر، مشخصاً حزب لیبرال که در سال ۱۹۷۶ قدرت را به دست گرفت، نیز جریان داشت و ازاینرو، حرکت پیکرهی سیاسی سوئد در جهت بهبود وضع زنان ادامهدار شد. بعد از انتخابات سال ۱۹۷۹، زنان در همهی احزاب داخل پارلمان ائتلافی به قصد تثبیت سهمیهی زنان در مناصب سیاسی تشکیل دادند که گرچه با مقاومت شدیدی روبهرو بود، فعالیتهای مشترک زنان منجر به این شد که در دههی ۱۹۸۰ همهی احزاب

سیاسی موضع حمایت از برابری جنسیتی اتخاذ کنند. شمار زنان در پارلمان طی انتخاباتهای دههی ۱۹۹۰، از ۳۷درصد به ۳۳درصد افت کرد و بهاین ترتیب، شمار کرسیهای احزاب چپ نیز که نامزدهای زن بیشتری داشتند، کاهش یافت. زنان عضو احزاب و فمینیستهای بیرون از دولت و پارلمان، نگران کاهش حضور زنان در پارلمان و ازدسترفتن برابریهای بهدست آمده شدند.

همین نگرانیها موجب شد زنان فعال درون و بیرون احزاب به تعمیق ارتباطات اجتماعی خود و شبکهسازی گسترده تر رو آورند. به این ترتیب، فمینیسم سوئدی از ابتدای قرن بیستم در تعاملش با دستگاه حکومت، پیگیر خواستهای اقتصادی و اجتماعی طبقات مختلف و مشخصاً خواست برابری در کار بود. به همین دلیل هم با وجود افتوخیزهای فراوان، توفیقهای چشمگیری داشت، یایگاه اجتماعی و سیاسی قابل توجهی نیز به دست آورد و موفق به حفظ آن شد.

### آفريقاي جنوبي

سابقهی عضویت کامل زنان در حزب «کنگرهی ملی آفریقا» به سال ۱۹۴۳ برمی گردد و از این زمان تا دههی ۱۹۹۰ کنگرهی ملی، حزبی غیرقانونی و در تبعید بود و سابقهی حضور زنان در پارلمان را باید از سال ۱۹۹۴، یعنی نخستین پارلمان پس از آپارتاید، لحاظ کرد. وقتی در سال ۱۹۹۱ هیئتی متشکل از نمایندگان همهی احزاب سیاهپوستان با دولت آپارتاید مذاکره کرد، هیچ نمایندهی زنی در این هیئت نبود. همین جا بود که زنان کنگرهی ملی احساس خطر کردند و پیگیرِ بهدستآوردن سهمیهی نمایندگی در کنگرهی خود حزب شدند که در همان سال برگزار میشد. این تلاش، ناکام ماند اما در سال ۱۹۹۴ حزب با دادن سهمیهی نامزدی بر حسب نسبت جمعیتی به زنان حزب موافقت کرد که این قاعده در حزب حفظ شد. این سهمیه اما درعمل همچون ابزاری در

دست نخبگان مرد حزبی ماند که با توسل به آن، از زنان یارگیری می کردند و خود را از حساب پسدادن محفوظ میداشتند. به این ترتیب، این «تبعیض مثبت» که در قالب سهمیه بندی به زنان داده می شد، فرایندی شفاف نداشت و از رهگذر بسیج نیروهای زنان در جامعه نمی گذشت. بااین همه، کنگرهی ملی آفریقا باز هم تنها حزبی بود که سهمیه بندی جنسیتی داشت و یک سوم کرسی هایش را به زنان داده بود و به همین دلیل هم، به علت اکثریت قاطع این حزب در پارلمان ۱۹۹۹، تقریباً حدود ۳۰درصد کرسی های پارلمان به زنان تعلق یافت.

حضور زنان در مناصب محلی و شاخههای احزاب دیگر، حتی احزاب مخالف با تخصیص سهمیه به زنان نیز در دههی ۱۹۹۰ چشمگیر بود. با وجود این، حتی نمایندگان زن احزاب دیگر در پی تحقق برابری جنسیتی نبودند و حتی با لوایح مربوط مخالفت می کردند. نکتهی مهم در بسیج جمعی زنان در آفریقای جنوبی این بود که بر زمینهی ملی گرایی و ضدیت با نژادپرستی صورت گرفت: برخلاف سوئد، مسائل شغلی و طبقاتی در بسیج و سازماندهی زنان نقش چندانی نیافتند.

وقتی در انتخابات سال ۱۹۹۴ آفریقای جنوبی گروه قابل توجهی از زنان به پارلمان راه یافتند، محیط را برای خود مساعد نیافتند: از تعداد دست شویی های اندکی که زنان می توانستند از آن استفاده کنند، تا شیوه ی بحث خشنی که در پارلمان رایج بود و باعث می شد بسیاری از زنان سکوت را ترجیح بدهند، مواردی بود که کار در پارلمان را برایشان سخت می کرد. از این مهمتر آن بود که زنان نماینده نتوانستند بر سر رأی دادن به قوانین مربوط به بهبود وضع زنان به وفاق برسند: وقتی زنان حزب کنگره ی ملی طرح اشتغال منصفانه را برای برابرترکردن بازار کار به مجلس بردند، زنان حزب دموکراتیک پیرو سیاستهای حزبی خود به این لایحه رأی منفی دادند. در سال ۲۰۰۳ نیز به دلیل اینکه زنان

کنگرهی ملی با رهبری حزبشان بیشتر همراهی کردند تا فمینیستهای جامعهی مدنی، تصویب قانونی برای حمایت زنان در برابر اچآیوی شکست خورد. بااینهمه، در همان پنج سال اول دموکراسی بعد از آپارتاید، پارلمان آفریقای جنوبی قوانین مهمی در حمایت از زنان تصویب کرد، از جمله قانون سال ۱۹۹۸ در حمایت از آزاردیدگان خشونت خانگی که تصریح می کرد فضای خصوصی خانه از ارزشهای دموکراتیک بیانشده در قانون اساسی مستثنا نیست و دولت باید از زنان در برابر خشونت خانگی حمایت کند.

### مقايسهي معنادار

در سوئد تحول وضع زنان و پیگیریهای فمینیستی از درون احزاب، مبتنی بر وضع زنان در بازارکار بود و فشارهایی که زنان از درون جامعه برای تغییر وضعشان منتقل میکردند و توسط فعالان حزبی فمینیست سازماندهی میشد، بهنوعی به قانون گذاری در مراحل پیدرپی انجامید و قانون گذاری و جریان سیاست هم به بهبود وضع زنان در بازار کار کمک کرد.

در مقابل، تغییر وضع زنان در آفریقای جنوبی از خلال روند دموکراسیسازی در برابر آپارتاید می گذشت و مبتنی بر عناصر ملی بود: بسیج نیرویی که تمایز جنسیتی و مسایلی چون نابرابری های بازار کار یا استقلال فردی هم اولویتی در آن نیافت. به علاوه، مسئله ی اصلی بازار کار، بیکاری گسترده بین ۳۰ تا ۴۰ درصد نیروی کاری بود که فراتر از مسئله ی زنان می رفت.

زنان در آفریقای جنوبی عمدتاً در جاهایی پیشرفت داشتند که با منافع گروههای قدرتمند مردان، مانند زمینداران، برخورد نداشتند؛ مثلاً در مسایل بهبود وضع کودکان و نه در جاهایی که به بهبود مستقیم وضع زنان مربوط میشد. برای مثال، در حمایت دارویی از زنان باردار مبتلا به اچآیوی، میزان

دارویی که برای این زنان با حمایت دولتی تأمین میشود، آنقدر هست که از ابتلای نوزاد جلوگیری کند ولی آنقدر نیست که مادر مبتلا را بهبود دهد.

در سوئد بحث مادری در نخستین مراحل مبارزات زنان بیشتر مطرح بود، یعنی وقتی که فمینیستها مجبور بودند به همان زبان غالب جامعه حرف بزنند. اما رفته رفته توانستند این گفتار را جا بیندازند که زنان هویتهای متنوعی در کنار هویت مادری دارند. در آفریقای جنوبی بهدلیل قدرت همچنان پایدار گروههای سنتی، مادربودن همچنان نقش غالب زنان در نظر گرفته میشود. این نقش و نوع درنظرگرفتن آن، ارتباط مستقیم با حضور زنان در جامعه و بازارکار دارد: برآورد شده است که زنان شهری در آفریقای جنوبی در سالهای اول قرن بیستویکم بهطور متوسط ۲۰۷ دقیقه در روز به مراقبت از فرزندان میپرداختند، درحالی که مردان شهری ۸۱ دقیقه به این کار اختصاص میدادند. به باین ترتیب، برای زنان آشکارا فرصت بسیار کمتری جهت کار و حضور اجتماعی باقی میماند.

علاوه بر نقش مادری، تخصیص منابع به زنان نیز بسیار نابرابر است. از ابتدای تشکیل دموکراسی نوین در آفریقای جنوبی، گروههای مترقی در پی تصویب «قانون حقوق اجتماعی زمین» بودند که از جمله به زنان حق مالکیت مستقل بر زمین میداد. اما این لایحه با مقاومت شدید رهبران سنتی مواجه شد و دولت حزب کنگرهی ملی آفریقا از ترس ازدستدادن آرای این رهبران، از پیگیری آن عقب نشست. درعمل، این لایحه طی تجدیدنظرهای متعدد چنان متحول شد که سویههای برابری جنسیتی آن تقریباً بهطور کامل حذف گردید. نکتهی درخور توجه، انفعال نمایندگان زن کنگرهی ملی آفریقا و مقامات زن دولتی این کنگره در برابر این تغییرات بود؛ انفعالی که ریشه در نوع تخصیص دولتی این کنگره در برابر این تغییرات بود؛ انفعالی که ریشه در نوع تخصیص سهمیه به آنان و از همین رو، بیمیلیشان برای درگیرشدن با رهبران حزبی

اختلاف اصلی در همین نوع نمایندگییافتن بود: نمایندگان زن سوئدی و خواستهای برابری طلبانهی زنان در بازار کار، جامعه و خانواده را نمایندگی و بسیج می کردند؛ زنان در کنگرهی ملی آفریقا، گرچه بسیاری شان فمینیست بودند، شیوهی نمایندگییافتنشان ربطی به خواستهای زنان یا بسیج زنان به دنبال خواستهایشان نداشت. به همین ترتیب، پیوندها و ائتلافهای زنان سوئدی بر سر همین خواستها و با کسانی بود که می شد با آنها همین خواستها را پیش برد؛ یعنی از اتحادیههای کارگری و صنفی گرفته تا زنان احزاب مخالف. درحالی که زنان پیشرو در حزب کنگرهی ملی، در برقراری ارتباط مؤثر با زنان احزاب دیگر در پارلمان نیز ناکام بودند و ائتلاف مؤثری که از چهارچوب منافع رهبران حزبی خارج باشد شکل ندادند. شیرین حصیم می گوید:

درس اساسی دیگری که از این مقایسه می گیریم، این است که نمایندگی وقتی بیشترین تأثیر را دارد که شکلهای مشارکت سیاسی قوی وجود داشته باشد و نیز بینش روشنی داشته باشیم که چه نوع برابری جنسیتیای مطلوب است. اگر اقداماتی که دراینخصوص میشود با صورتبندی مطلوبی برای برابری جنسیتی پیوند نخورده باشد، بسیار محتمل است که این اقدامات بهسادگی از محتوای مترقیشان خالی شوند. بااینحال، حتی اگر این برابری در قانون گذاری و سیاستهای مورد حمایت نمایندگان زن معنایی مترقی یافته باشد، باز هم ممکن است در برابر بسیج قدرتمند گروههای رقیب در جامعه تاب مقاومت نیاورد.

بهاینترتیب، بدون رأی دهندگانی که از قوانین برابری خواهانه ی تصویب شده به قوت حمایت کنند، هم این قوانین در معرض اسیب هستند و هم فعالان زن گروگان مردان حامی خود باقی می مانند. بنابراین، استفاده از سهمیه ممکن

است به این منجر نشود که زنان به طور موثری به رسمیت شناخته شوند: مهم است که دستیابی به این سهمیه از چه رهگذری و با تکیه بر چه نیروهایی باشد.

نکتهی مهمی که در پایان می توان بر آن تأکید کرد، این است که برخلاف سوئد که گفتار قوی و بی پرده ی فمینیستی، هم در داخل حزب سوسیال دموکرات و هم در جامعه حضور داشت، در کنگرهی ملی آفریقا گرچه طرحهای برابری خواهانه در دستور حزب بود، گفتار فمینیستی در حاشیه ماند. در فقدان گفتار واضح فمینیستی که بتواند حضور سیاسی داشته باشد، پیش برندگان خواسته های برابری خواهانه به زبان خویش سخن نمی گویند و مدام مجبورند از استدلال هایی استفاده کنند که واقعاً از آن ایشان نیستند.

### آماندا كلايتون:

# تأثیر چندوجهی سهمیهبندی جنسیتی

آماندا کلایتون استاد علوم سیاسی و محیط زیست در دانشگاه وندربیلت آمریکا است. این گزارش مختصری است از منبع زیر:

Clayton, Amanda. "How Do Electoral Gender Quotas Affect Policy?" *Annual Review of Political Science* 24 (2021): 235-252.

در مقالهی پیشین دیدیم که شیرین حصیم حدود یک دهه بعد از فراگیرشدن نظام سهمیهبندی جنسیتی در انتخابات کشورهای مختلف دنیا، به مقایسهی دو کشور سوئد و آفریقای جنوبی پرداخت تا عناصر مؤثر در کامیابی و ناکامی این سیاست را در این دو کشور مقایسه کند. آماندا کلایتون، استاد علوم سیاسی دانشگاه وندربیلت در آمریکا، نیز اخیراً (سال ۲۰۲۱) به بررسی تحقیقات منتشرشده درخصوص سهمیهبندی جنسیتی در پارلمانهای مختلف دنیا پرداخته است تا از خلال آنها تأثیرات مثبت و منفی سهمیهبندی جنسیتی بر سیاستگذاری برابریخواهانه را در سطح جهان نشان دهد. درحالی که تا دههی ۱۹۹۰ سهمیهی جنسیتی انتخاباتی در جهان بسیار نادر بود، امروز حدود

۱۳۰ کشور، از سوئد تا رواندا، در سطوح حزبی یا ملی چنین سهمیههایی برقرار کردهاند. با وجود اینکه ورود زنان به پارلمانها از همان دههی اولیهی قرن بیستم (۱۹۰۷ در فنلاند) آغاز شده بود، تا پایان این قرن فقط ۱۲درصد از کل کرسیهای مجالس دنیا مسند زنان شده بود و فقط در دو دههی گذشته بود که این رقم به ۲۵درصد رسید و این افزایش تا حد زیادی بهدلیل تخصیص سهمیهبندی جنسیتی بود.

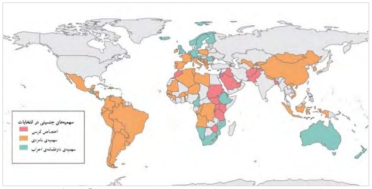
| <b>۲</b> -۲- |               | 7           |               |
|--------------|---------------|-------------|---------------|
| درصد زنان    | كشور          | درصد زنان   | کشور          |
| ۶۱/۳         | رواندا        | 47/7        | سوئد          |
| ۵۳/۲         | كوبا          | ۳۷/۴        | دانمارک       |
| ۵٠           | امارات متحده  | ٣٧          | فنلاند        |
| ۴۸/۲         | مکزیک         | ٣۶          | هلند          |
| ۴٧/٣         | نیکاراگوئه    | <b>74/9</b> | ايسلند        |
| ۴٧           | سوئد          | ٣٠/٩        | آلمان         |
| ۴۶/۷         | گرنادا        | ٣٠/٨        | نيوزلند       |
| <b>4</b> 5/5 | آفریقای جنوبی | ٣٠          | موزامبیک      |
| 45/5         | آندورا        | ۲۹/۸        | آفریقای جنوبی |
| <b>۴</b> ۶   | فنلاند        | ۲۸/۳        | اسپانیا       |

ده کشوری که بیشترین تعداد نماینده را در مجلس عوام یا تنها مجلس خود در سالهای ۲۰۰۰ و ۲۰۲۰ داشتهاند. (منبع)

## به چهچیزی می گوییم سهمیهبندی جنسیتی؟

تعریفی که کلایتون با ارجاع به تحقیقات مورد بررسیاش برای «سهمیهبندی جنسیتی انتخاباتی» ارائه میدهد، عبارت است از «سیاستهایی که حد پایینی ـ معمولاً برحسب درصد ـ برای تعدادِ زنانی تعیین می کند که باید در دستگاههای تصمیمساز سیاسی انتخاب، انتصاب یا نامزد شوند». این سیاستها معمولاً بهشکل قوانین ملی هستند که می گویند زنان باید چه تعدادی از نامزدهای انتخابات (از نامزدهای حزبی و معمولاً در نظامهای

انتخاباتی تناسبی) را تشکیل دهند، یا می گویند چه تعدادی از کرسیهای مجلس باید به زنان تعلق بگیرد (معمولاً در نظامهای انتخاباتی اکثریتی). برخی احزاب سیاسی هم داوطلبانه چنین سهمیههایی را اعمال می کنند یا حتی در اساسنامههایشان می گنجانند.



نقشهی کشورهایی که سهمیهبندی جنسیتی در انتخابات را پذیرفتهاند. کشورهایی با رنگ مربوط به «سهمیهبندی داوطلبانهی احزاب» مشخص شدهاند که مجموع کرسیهای احزابی که در آنها این سهمیهبندی را پذیرفتهاند، دست کم به ۳۰درصد کل منتخبان برسد. دو کشور - رواندا و موریتانی - هم به زنان کرسی اختصاص دادهاند و هم سهمیهی نامزدی احزاب دارند که در این نقشه با رنگ مربوط به گزینهی دوم مشخص شدهاند.

برآوردها نشان میدهد که در فاصلهی سالهای ۱۹۹۵ تا ۲۰۱۲، یعنی دورهای که بیشترین تعداد کشورها سهمیهبندی جنسیتی را پذیرفتند، درصد زنان راهیافته به پارلمانهای دنیا در سالی که سهمیه اختصاص داده شده است به نسبت سال قبلش، از متوسط ۱۱درصد کل نمایندگان به ۲۱درصد رسیده. یعنی بهطور متوسط در جهان، سهمیهها در همان بدو تخصیص شمار نمایندگان زن را حدوداً دو برابر کردهاند که البته این تأثیر در میان کشورهای مختلف بسیار متفاوت بوده است.

بهطورکلی سهمیهها وقتی در رساندن زنان به پارلمان مؤثرتر بودهاند که نامزدی زنان را در حوزههایی الزام آور می کردند که در فهرست حزبی موقعیتهای قابل بردن بودند. از طرف دیگر، بهطور شهودی هم روشن است که سهمیهها وقتی مؤثرتر بودهاند که آستانهی بالاتری را برای درصد تخصیص کرسیها به

زنان در نظر می گرفتند. معمولاً استانه ی پایین تعداد کرسیهای تخصیصیافته به زنان بیشتر از ۳۰درصد نیست ولی در برخی کشورها شمار نامزدان زن و مردی که احزاب معرفی می کنند برابر است و عجیب نیست که کشورهایی که بیشترین شمار زنان را در مجالس ملی دارند، کشورهایی هستند که اغلب نامزدهای حزبی به نسبت جمعیت به زنان و مردان تخصیص یافتهاند.

اما از شمار نمایندگان راهیافته به مجالس که بگذریم، سهمیهبندی بر کدام حوزههای سیاستگذاری اثر گذاشته است؟ این موضوع هنوز جای تحقیق زیادی دارد و مطالعهی جامعی درخصوصش انجام نشده. میتوان گفت که با توجه به تنوع عقیدتی غالب زنانی که در ساختارهای دموکراتیک به مجالس راه مییابند و تمایز رویکردها و خواستهایشان، برآورد تأثیر آرای آنان بر سیاستگذاریها دشوار است. ترجیحات و منافع زنان بر اساس مؤلفههای هویتیشان متنوع است و ازاینگذشته، در شرایط جغرافیایی و اجتماعی و محلی مختلف نیز تفاوتهایی میتواند داشته باشد. ازاینگذشته، به نظر میآید زنان راهیافته به پارلمانها در قانونگذاری درخصوص موضوعاتی که اقتدار پدرسالارانه را مستقیماً به مبارزه نمیطلبد، توفیق بیشتری داشتهاند.

## سهمیهبندیها چه تأثیری بر سیاست گذاریها دارند؟

مطالعاتی که درخصوص سهمیهبندی انجام شده، درکل نشان می دهد که گرچه میان موارد و کشورهای مختلف اختلافهای زیادی در زمینهی تأثیر سهمیهبندی بر سیاستگذاریها وجود دارد، درکل «واردشدن سهمیهبندی جنسیتی به نظام انتخاباتی کشورها، افزایش توجه قانونگذاران به منافع، مسائل و اولویتهای زنان را در یی داشته است».

یکی از اولین تأثیرات سهمیهبندی این است که در هر کشوری وقتی قرار به انجام این کار شده، معمولاً مباحثی درخصوص لزوم انجام آن مقدمتاً در جریان بوده که این مباحث، هم شامل بحث بر سر نیازها و ترجیحات زنان بودهاند و هم شامل استدلالهایی راجع به لزوم برآوردن آنها و هم استدلالهایی درخصوص اینکه سهمیهبندی چه کمکی به این کار میکند. صرف درجریانبودن این مباحث توانسته بخشهایی از جامعه که درگیرش شدهاند، خصوصاً سیاستگذاران و نامزدان و نامایندگان مرد، را متوجه این موضوعات کند.

همچنین وقتی احزاب سهمیهبندیهای نامزدی را میپذیرند، اغلب به دنبال جذب رأی دهندگان زن هستند و همین سیاست جذب غالباً پای مباحث و موضوعاتی را که رنگ فمینیستی دارند به مباحث درون احزاب باز می کند. چون پذیرش داوطلبانهی سهمیهی نامزدی از سوی احزاب که حزب کنگرهی آفریقای جنوبی در انتخابات سال ۱۹۹۴ را می توان مثال بارز آن دانست، معمولاً در دورههای تحول رخ داده است، تشخیص اینکه این تحولات سیاست گذاری تحت تأثیر جو تغییرات عمومی ایجاد شده یا ناشی از پذیرش سهمیهبندی است، کار دشواری بوده است.

شهودی ترین تأثیر سهمیه بندی، افزایش حضور زنان است. زنان با حضورشان تجربیاتی به عرصه ی سیاست می آورند که مردان دارای آن نبوده اند. این تجربیات چیزی فراتر از دانستن یا بحث کردن راجع به مسائل زنان است. مطالعات تجربی نشان می دهد که حضور بیشتر زنان در عرصه ی سیاست (به اتکای سهمیه ها) باعث توجه بیش از پیش پارلمان ها به ترجیحات و نیازهای آنان شده است. اما این پایان داستان نیست. مواجهه ی مردان سیاست گذار با موج زنانی که با تجربیات و ترجیحات متفاوت به دستگاه های تصمیم گیری وارد می شوند، موجب تغییریافتن ترجیحات بسیاری از این مردان نیز شده است.

تأثیر قابلمشاهده ی دیگر حضور نمایندگان زن، افزایش پیشنهاد طرحهای مربوط به حمایت از زنان در مجالس بوده که از سوی این زنان (سهمیهای و غیرسهمیهای) صورت گرفته و در پی آن، رأیدهندگان به چنین طرحهایی نیز افزایش یافتهاند. همچنین مطالعات مختلف نشان میدهد که زنان پس از اجرای سهمیهبندی انتخاباتی، مشارکت بیشتری در امور سیاسی در سطوح مختلف یافتهاند و حضورشان در کابینه و مشاغل مهم اجرایی هم بیشتر شده است. ازاین گذشته، در برخی کشورها، مانند هند، در نهادهای سیاسی محلی مانند شوراهای روستایی نیز برای زنان سهمیه در نظر گرفته شده است. حضور زنان در این مصدرها فقط اثرات قانون گذارانه نداشته، بلکه پیگیریها بهقصد اجرای عدالت قضایی درحق زنان را هم افزایش داده است. مثلاً همین افزایش حضور زنان در شوراهای محلی در هند باعث پیگیری بیشتر جنایتهای حضون زنان در شوراهای محلی در هند باعث پیگیری بیشتر جنایتهای خشونت آمیز علیه زنان شده.

تحقیقات نشان می دهد که احتمال ائتلاف زنان در احزاب و پارلهانها با همتایان زن بیشتر است و احتمال رأی دادنشان به طرحهایی که دیگر زنان تهیه کردهاند نیز بیشتر است. با وجود این، تحقیقات باز هم نشان می دهد که حضور بیشتر زنان در نهادهای مختلف قانون گذاری و اجرایی باعث می شود آنها بیتوانند وارد مذاکرهی مؤثرتر بر سر حقوق زنان با مردان شوند. اما آیا اعمال سهمیههای جنسیتی همواره به نفع بهبود وضع زنان تمام شده؟ گرچه که اغلب تحقیقات حاکی از نتایج مثبت سهمیهبندی هستند، شماری از تحقیقات نیز در مواردی حاکی از نتایج منفی بوده است یا بی اثربودن سهمیهبندی جنسیتی در مواردی حاکی از نتایج منفی بوده است یا بی اثربودن سهمیهبندی حتی را نشان دادهاند. در برخی موارد، مقاومت شدید در برابر سهمیهبندی حتی موجب افزایش عملکردهای ضدبرابری شده است. برای مثال، یکی از فعالیتهای نمایندگان زن شوراهای روستایی در هند تلاش برای میراث بَری فعالیت های نمایندگان زن شوراهای روستایی در هند تلاش برای میراث بَری

که زنان به شوراها راه یافتهاند، دختران پیش از این راهیابی، بیشتر از ارث زمین برخوردار میشدند تا پس از آن: یعنی با نوعی واکنش منفی محلی مؤثر در برابر تلاشهای زنان روبهرو شدهایم.

### عوامل مؤثر در نحوهی تأثیر سهمیهبندی در سیاست گذاری

با توجه به تأثیرات مختلف سهمیهبندی در کشورها و نظامهای سیاسی متفاوت، جا دارد بپرسیم که عوامل مختلف چگونه بر دخالت سهمیهبندی در سیاستگذاریها مؤثر بودهاند. به نظر میرسد که دموکراتیکبودن یا در مقابل، اقتدارگرابودن ساختار حکومتهایی که سهمیهبندی در آنها اجرا شده، عاملی تعیین کننده در میزان تأثیر سهمیهبندی در سیاستگذاری بوده است. سهمیههای جنسیتی که مشخصاً در دولتهای اقتدارگرایی چون امارات متحدهی عربی یا عربستان سعودی ایجاد شدهاند، یعنی کشورهایی که در آنها هیچ زن و مرد نمایندهای قدرتی مستقل از آنچه حاکم میخواهد ندارند، بیشتر موجب مشروعیت بخشیدن به نظام بودهاند تا تدوین سیاستهای جدی حمایت از زنان. وضع در دولتهای ورشکسته و ضعیف نیز از همین قرار بوده است. بر پایهی تحقیقات، شواهد روزافزونی در دست است که نشان میدهد کشورهای اقتدارگرا با افزایش مشروعیت از راه اعطای سهمیهبندی، به نقض کشورهای اقتدارگرا با افزایش مشروعیت از راه اعطای سهمیهبندی، به نقض بیشتر حقوق بشر و تقویت پایههای اقتدار خویش پرداختهاند.

برعکس، چشمگیرترین تأثیرات مثبت سهمیهبندیها در دورههای گذار به دموکراسی یا در دورههایی بوده است که تحولاتی در سیاستهای کشورهای دموکراتیک رخ میداده است؛ مثل دورهای که در نروژ بحث سیاستهای جدید حمایت از کودکان به میان آمد و زنان در پیشبردشان بسیار مؤثر ظاهر شدند.

نحوه ی طراحی و اجرای سهمیهها نیز در تأثیرشان سهم قابل توجهی داشته است. به نظر میآید سهمیهبندیهایی که با حمایت اجتماعی از پایین اجرا شدهاند، در سیاستگذاری مؤثرتر بودهاند تا سهمیهبندیهایی که صرفا نتیجه ی تصمیم در سطوح بالای حکومتی بودهاند. در این کشورها، مثل پادشاهی لسوتو، که سهمیهبندی از بالا و بدون مشورت با گروههای زنان و فعالان اعمال شد، مقاومت اجتماعی شدیدی در برابر آن صورت گرفت تا جایی که دیوان عالی از دولت خواست برای مردم توضیح دهد چرا این کار لازم بوده است. زنانی که در چنین محیطهایی با سهمیه وارد پارلمان شدهاند، کار دشوارتری برای تأثیر بر سیاستگذاری در پیش داشتهاند.

نوع سهمیهها نیز در کارایی زنانی که از آنها استفاده کردهاند، مؤثر بوده است. تحقیقات نشان می دهد زنانی که با سهمیههای درون حزبی به مجالس راه یافتهاند، محیط را دوستانهتر یافتهاند تا زنانی که با سهمیههای مستقیم پارلمانی. اما از سوی دیگر، سهمیهبندی با تخصیص کرسی در مجلس ممکن است به زنان قدرت بیشتری بدهد تا سهمیهبندی حزبی، خصوصاً در نظام انتخاباتی تناسبی: زنانی که با سهمیهی مستقیم کرسی پارلمان را می گیرند، از نفوذ دروازهبانهای حزبی که در تعیین نامزدهای حزب برای موقعیتهای مختلف دخالت مؤثری دارند بیشتر به دور هستند. ازاین گذشته، نظامهای انتخاباتی تناسبی معمولاً انضباط حزبی بیشتری به نسبت نظامهای انتخاباتی اکثریتی اعمال می کنند و بیشتر می توانند زنان را مقید به تمرکز بر سیاستهای درون حزبی کنند.

اینکه تلقی نمایندگان مرد از نمایندگان زن چیست و اینکه خود زنان نماینده با هم چه رابطهای دارند، در تسهیل یا ممانعت از تأثیرشان در سیاستگذاری نقش داشته است. به نظر میآید گروههای کوچک نمایندگان زن در مجالس که همبستگی قابل توجهی داشته اند، توانسته است تأثیرات مهمی در

سیاستگذاری داشته باشند و مردان نماینده از آنها احساس تهدید نمی کردند و انسجامشان کمک می کرد در مذاکرات و جلب حمایت برای نظراتشان موفق تر باشند. به عنوان مثال، در مجلس آرژانتین در دههی اول و دوم قرن بیستویکم، زمانی که زنان نمایندگان کمشماری در پارلمان بودند، توفیق بیشتری در پیشبرد طرحهای حمایتی از زنان داشتند تا وقتی جمعیت بیشتری یافتند و مردان از آنان احساس تهدید کردند. بااینهمه، تحقیقات نشان می دهد که نمایندگان زن در اغلب کشورها تا وقتی جمعیتشان از حداقل ۱۵درصد کل نمایندگان فراتر نرفته، بر هویت زنانهی خود تأکید نکردهاند. از طرف دیگر، تحقیقات نشان می دهد که سهمیه بندی و شمار بیشتر نمایندگان زن تأثیری تام در تصویب سیاستهای معطوف به سلامت عمومی در مجالس مختلف داشته است.

از آنچه تاکنون گفتیم، پیداست که شرط عمومی مؤثر در موفقیت زنان این است که بتوانند بهخوبی در چهارچوبهای نهاد نمایندگیشان کار کنند. عامل فرهنگی، یعنی اینکه مثلاً کلیت جامعه یا نمایندگان مرد چه نظری درخصوص زنان نماینده و بهویژه زنانی دارند که با سهمیه نماینده شدهاند، در این زمینه تأثیرگذار است. محیطهای مجالس نیز می توانند مانند بسیاری دیگر از نهادها بهشدت مردمحور و گاه خشن باشند و بر حضور و دستاوردهای زنان چشم بپوشند.

سهمیهبندی گرچه در ابتدا شاید راهحلی ساده برای تحقق نسبی برابری جنسیتی به نظر میرسید، تحقیقات حاکی از وجوه متنوع و بسیار مختلف آن در طول تاریخ نهچندان بلندش بوده است. همچنین میدانیم که پرسشهای متعدد دیگری هم هست که باید موردشان تحقیق کرد تا دید بهتری نسبت به چندوچون تحقق سهمیهبندی جنسیتی به دست دهند.

## فيونا مككالي:

# چگونه میشود با دولتی ناکارآمد همکاری کارآمد داشت؟

فیونا مک کوالی استاد جنسیت، صلح و توسعه در دانشگاه پر دفورد است. این گزارش مختصری است از منبع زیر:

Macaulay, Fiona. "Getting Gender on the Policy Agenda: A Study of a Brazilian Feminist Lobby Group." in *Hidden Histories of Gender and the State in Latin America*. Elizabeth Dore and Maxine Molyneux (eds.) Duke University Press, 2000, pp. 346-368.

یکی از خصوصیتهای مسئلهی رابطهی جنبشهای فمینیستی و دولت این است که این رابطه در هرجایی تابع اقتضائات همان منطقه است ولی درعینحال، از دل هرکدام از این تجربههای منحصربهفرد بینشهای کلیای به دست میآید که میتواند برای عموم فعالان فمینیست راهگشا باشد. یکی از این تجربهها به برزیل مربوط میشود. فیونا مککالی، استاد دانشگاه بردفورد، به تجربهی منحصربهفردی پرداخته است که در دههی ۱۹۹۰ و در فعالیتهای موفق «مرکز تحقیقات و مشاورهی فمینیستی» شکل گرفت: سازمان مردمنهادی که گروههای مختلف زنان را هماهنگ کرد و با گروهی از نمایندگان

۸۴

زن همه ی احزاب در ارتباط بود. این سازمان به رصدکردن لوایح درخصوص مسائل زنان و پیشرفت آنها پرداخت و به گروههای زنان در ایالتهای مختلف برزیل مشاوره داد و برای تدوین طرحهایی در جهت بهبود وضع زنان نیز مشاور نمایندگان کنگره شد. در سالهای بعد اعضایی از همین گروه به بدنه قانون گذاری و دولت راه یافتند و توانستند دانش دستاولی از روال کار درونی این دستگاهها به دست آورند.

برای اینکه اهمیت تجربه ی این مرکز را دریابیم، باید به تاریخ فعالیتهای فمینیستی در برزیل قرن بیستم نگاهی بیندازیم. تا دهه ی ۱۹۹۰ احزاب برزیل پیوستگی درونی چندانی نداشتند. درواقع برزیل دولتهایی عمدتاً صنف گرا و اقتدارگرا داشت که نظامیان ادارهاش می کردند؛ دولتهایی که به جای راهدادن گروههای مختلف مردم به بدنه ی حکومت، به حامی پروری (Clientelism) می پرداختند و به این ترتیب، فضای سیاسی را بسته نگه می داشتند.

از سوی دیگر، همبستگیهای فعالان زن در قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم بیشتر حول محورهای نژادی و طبقاتی شکل گرفته بود. اینکه کشور مساحتی در ابعاد یک قاره داشت، درصد بیسوادی در آن بالا و فاصلهی طبقاتی فراوان بود، همه موانع اولیه در برابر ائتلاف فمینیستی برای تلاش در راستای اهداف جامع تری مانند اعطای حق رأی عمومی به زنان و مطالبهی حقوق کار بود. در دهههای ۱۹۲۰ و ۱۹۳۰ بود که شماری از زنان با هدف بهدستآوردن حق رأی برای زنان و دنبال کردن خواستهای اقتصادی، گروههایی تشکیل دادند؛ از جمله «فدراسیون پیشرفت زنان برزیل» که جانورشناس و سپس سیاستمدار برزیلی، برتا لوتز، در سال ۱۹۲۲ آن را پایه گذاری کرد. این گروه گرچه خواستهای عمومی را دنبال می کرد، اعضایش را بیشتر زنان طبقات متوسط و بالا تشکیل می دادند و زنان طبقهی کارگر کمتر در آن عضویت داشتند. زنان

در دههی ۱۹۳۰ و در تجدیدنظرهای قانون اساسی بالاخره حق رأی به دست آوردند ولی سیاست برزیل، هم به روی اکثر مردان و هم به روی اکثر زنان بسته راز آن بود که صرف کسب حق رأی بتواند زمینهی تغییر چشمگیری در وضع اجتماعی و سیاسی زنان ایجاد کند. به علاوه، با وجود تصویب اعطای حق رأی به زنان در قانون اساسی جدید، حکومت اقتدارگرای جمهوری سوم (موسوم به «دولت نوین») به رهبری ژنرال وارگاس تا سال ۱۹۴۶ نگذاشت زنان به طور کامل از این حق استفاده کنند. بااین حال، لوتز به مدد جایگاه طبقاتی اش، به حکومت راه یافت و در تغییرات قانون اساسی برزیل در دههی ۱۹۳۰ به نفع زنان تأثیر گذاشت.

در نیمه ی نخست قرن بیستم، گروه متنفذی چون «فدراسیون پیشرفت زنان برزیل» در پی جذب حمایت تودهای برنیامد و بیشتر به سمت جلب حمایت نخبگان قدرت رفت و از این راه اعضایش توانستند اقدامات نسبتاً مؤثری برای ارتقای وضع حقوق زنان بکنند. به همین ترتیب، برخلاف کشورهای دیگر آمریکای لاتین، مانند شیلی و آرژانتین که نهادهای مربوط به پیگیری امور زنان را در بدنه ی خود گنجانده بودند، دولت برزیل در این دههها نهادهایی ازاین دست نداشت. از دهههای ابتدای قرن بیستم و تا چند دهه ی بعد، ازاین دست نداشت. از دهههای ابتدای قرن بیستم و تا چند دهه ی بعد، اجرای قانون کاری که از دهه ی ۱۹۴۰ مطرح بود، حقوق مدنی و سیاسی و حمایت اقتصادی از خانواده می گشت.

بااینحال، بهتدریج برنامهی فمینیستها گستردهتر شد و پیگیری حقوق مربوط به فرزندآوری و روابط جنسی را نیز در بر گرفت. این وضع البته، چنان که خواهیم دید، در اواخر قرن بیستم پیشرفت قابلملاحظهای کرد و با ورود موج جدید فعالان فمینیست به کنگرهی برزیل در اواخر دههی ۱۹۹۰، تجدیدنظرهایی

در قوانین مدنی و جزایی به نفع زنان صورت گرفت و همچنین سهمیهی انتخاباتی از کرسیهای مجلس به زنان اختصاص یافت.

اما تحولات دههی ۱۹۹۰ حاصل دو تحول زمینهای بود: نخست، تحولاتی که از دههی ۱۹۸۰ در چهارچوب حکومت رخ داد و امکان مشارکت سیاسی بیشتر از جمله برای زنان را فراهم کرد و دوم، تغییر راهبرد فعالان زن که در ارتباط با همین تحول صورت گرفت و در دههی نخست قرن بیستویکم بارز شد. تا پیش از آن، سیاست گذاری عمومی از بالا به پایین صورت می گرفت و هدف عمدهاش مهار جنبشهای تودهای بود؛ نهادهای سیاسی به روی زنان بسته بودند؛ تماس با سیاستمداران از راههای شخصی صورت می گرفت و مجاری حزبی و نهادی وجود نداشت. بحث بر سر سیاستهای جنسیتی هم محدود به حلقههای زنان

#### آغاز تحول

تأثیری که جنبشهای زنان در دهههای ۱۹۸۰ و ۱۹۹۰ بر دستگاه حکومت و فضای سیاسی گذاشت، هم از لحاظ شیوه ی تأثیرگذاری هم از لحاظ شدت، بی سابقه بود. در دهه ی ۱۹۸۰ که برای برزیل دههی گذار به دموکراسی بود، این تأثیرگذاری تحولی کیفی یافت. جنبش زنان در این دوران نهفقط بهلحاظ ایدئولوژیک و قلمروها گسترش یافت بلکه دیگر همانند قبل صرفاً زنان متخصص طبقه ی متوسط در آن نقش بازی نمی کردند: جنبش زنان از آن پس شاهد حضور چشمگیر زنان طبقه ی کارگر نیز بود. برخی احزاب، حمایت از حقوق زنان را در برنامههای خود گنجاندند و شمار نمایندگان زن کنگره هم افزایش قابل ملاحظهای یافت. در دهه ی ۱۹۸۰ «حزب جنبش دموکراتیک برزیل» تأسیس شد که از دل جنبشی با همین نام بیرون آمد؛ جنبشی که هدف اصلی اش مبارزه با حکومت نظامیان در برزیل بود. این حزب، زنان فعال در جنبش را در قالب با حکومت نظامیان در برزیل بود. این حزب، زنان فعال در جنبش را در قالب

ساختار خود جای داد و با پیروزی در برخی انتخابات کلیدی، فعالان زن آن نیز به دولت راه یافتند و در میانهی دههی ۱۹۸۰ «شورای ملی حقوق زنان» را در دولت این حزب تشکیل دادند که درخصوص سیاستهای عمومی حساس به امور جنسیتی، به زنان مشاوره میداد. این شورا در زمینهی وضع سیاستهایی برای جلوگیری از خشونت علیه زنان، ارتقای خدمات بهداشتی و اجرای اصول «معاهدهی سازمان ملل برای رفع هرگونه تبعیض علیه زنان»، فعالیتهای درخور ملاحظهای انجام داد. این شورا تا اواخر دههی ۱۹۸۰ دوام آورد و بعد برچیده شد.

به اعتقاد مککالی، فروپاشی این شورا درس مهمی برای فعالان زن دارد چراکه نمونهی قابل توجهی بود از تنش دوسویهای که به چنین نهادی وارد می شود: از یک سو، زیر فشار خواستهای دموکراتیک زنان بود که از پایین وارد می شد و از سوی دیگر، برای کسب ابزارهای مؤثر سیاستگذاری توسط متخصصان حاضر در شورا، زیر فشار بود. به علاوه، شورا وابستگی تامی به دولت داشت که باعث می شد در لحظاتی حساس دولت مردان بنا به اقتضائات خود سرنوشتش را رقم بزنند.

دو گرایش متمایز نیز در دهه ی ۱۹۸۰ همپای تحولات سیاسی عمده ی کشور در جنبش زنان برزیل رخ نمود. از یک سو، گروهی در پی یافتن عاملیت مستقل برای فعالیتهای زنان بودند و از سوی دیگر، فعالانی میخواستند در رژیم جدید دموکراتیک جای پایی بیایند. مثلاً شورایی به نام «شورای ملی حقوق زنان» تشکیل شد که نقشی مشورتی داشت و اعضایش از وزارتخانههای مختلف میآمدند؛ بودجهاش را مجلس تعیین می کرد؛ و عملکردش بسیار وابسته به حمایت سیاسی دولت از آن بود. این شورا طبعاً جز گروهی بود که به دنبال نفوذ در بدنه ی تصمیم گیری دولت بود. فایده ی این شورا این بود که در دوره ی ریاستجمهوری ژوزه سارنی از حمایت دولت برخوردار شد و به در دوره ی ریاستجمهوری ژوزه سارنی از حمایت دولت برخوردار شد و به

همین دلیل هم توانست تأثیرگذار باشد. اما این شورا، برعکس گروههای زنان مستقل از دولت، در انتهای ریاست سارنی، حمایت دولتی را از دست داد، بودجهاش قطع و درنهایت منحل شد.

نومیدی حاصل از صرفاً مشورتیبودن شورای زنان و نهایتاً سرنوشت آن، باعث شد که فعالان در اواخر دههی ۱۹۸۰ مصمم شوند که به بدنهی اجرایی دولت راه یابند. در این مسیر، فعالان زنِ برخی احزاب به توجیه نظری و فعالیت برای ورود به بدنهی دولت و شهرداریها در ایالتهای مختلف پرداختند. درعینحال، فعالان زن بهاتکای فضای دموکراتیک پدیدآمده، گروههای صنفی و هویتی متعددی (متصل به احزاب و مستقل از آنها) ایجاد کردند.

بااین حال، باید در شمار توفیق های «شورا» به این اشاره کنیم که وقتی در جریان مباحث تغییر قانون اساسی در سال ۱۹۸۸ شورای حقوق زنان محل گردهمایی فعالان مختلف شد، تجربهای بسیار ارزشمند شکل گرفت: از طرح بحثهای متنوع آرمانی درخصوص حقوق زنان گرفته و تلاش برای تدوینشان، تا تجربهی مذاکره با نمایندگان و سیاست مداران و آشنایی نزدیک با روالهای کار نهادهای مختلف.

در این شرایط، احزاب واسطه های اصلی میان زنان و حکومت بودند و وضعیت و موضع گیری هایشان در این وساطت نقش مهمی داشت. تا زمانی که «حزب جنبش دموکراتیک» یکپارچه باقی مانده بود و در آن اجماع بر سر دفاع از حقوق زنان برقرار بود، این حزب مهم ترین اهر م سیاسی برای پیشبرد خواست های حقوقی زنان در چهارچوب حکومت به شمار می رفت. اما با شروع تفرق درونی در این حزب و از اولویت افتادن حمایت از حقوق زنان برای بخش مهمی از اعضای آن، این حزب دیگر در خط اول حمایت از خواستهای فمینیستی در درون ساختار حکومت قرار نداشت. در عوض، «حزب کارگر برزیل» که از سال درون ساختار حکومت قرار نداشت. در عوض، «حزب کارگر برزیل» که از سال

۱۹۸۲ به پارلمان راه یافت، رفتهرفته به عاملی مهم در پیگیری خواستهای فمینیستی تبدیل شد. این حزب که اعضایش ترکیبی بودند از فعالان اتحادیههای کارگری و فمینیستها، عامل مهمی در شکستن انحصار نخبگان سیاسی بود؛ نخبگانی که میراث حامی پروری قدیم بودند.

افزایش شمار زنان عضو پارلمان عاملی تعیین کننده در پیگیری خواستهای فمینیستی بود. پیش از دههی ۱۹۸۰ شمار زنان عضو کنگرهی برزیل هرگز از ۱۸۵درصد بیشتر نشده بود. پس از سازمان دهی فمینیستها برای راهیابی زنان به کنگره، این رقم از ۷۱/۱درصد در سال ۱۹۸۳ به حدود ۵درصد در مجلس مؤسسانِ قانون اساسی در سال ۱۹۸۷ و ۶/۶درصد در سال ۱۹۹۸ رسید. زنان عضو کنگره در میانهی دههی ۱۹۸۰ عمدتاً یا کسانی بودند که به سبب پیوندهای شخصی و خانوادگی به کنگره راه یافته بودند یا کسانی بودند که با برنامهای فمینیستی توانسته بودند رأی دهندگانی برای خود جمع کنند. بااین حال، زنانی که در احزاب راست گرا بودند هم حاضر به ائتلاف با زنان چپگرا بر سر مسائل فمینیستی شدند.

### شكل گيري گروه مذاكره كنندهي فمينيستي

بهاینترتیب، افول «شورای ملی حقوق زنان» در اواخر دههی ۱۹۸۰ باعث نشد عزم زنان فعال برزیلی از همهی جناحهای سیاسی برای پیشبرد خواستهای فمینیستی فسخ شود: در اوایل دههی ۱۹۹۰ گروه مذاکره کننده ی قویِ مرکز تحقیقات و مشاوره ی فمینیستی شکل گرفت که با اتکا به تجربههای پیشین و اتکا به شمار بیشتر نمایندگان زن کنگره، گروهی مؤثر از آب درآمد. کارمن باروسو، استاد دانشگاه و فمینیست فعال برزیلی، درخصوص موفقیت مرکز می گوید:

۹۰

دو عامل در ایجاد قدرت سیاسی برای فمینیستها نقش داشتند: یکی صلاحیتهای تخصصی شان، یعنی اِشرافشان بر اطلاعات مربوط به سیاست گذاری های عمومی و موقعیت زنان؛ و نیز مشروعیتی که از طریق مشارکت فعالشان در مبارزه ی عمومی برای نیل به دموکراسی و بسیج تودهای به دست اورده بودند.

گردآوری اطلاعات تخصصی مربوط به زنان از اقصا نقاط این کشور پهناور باعث شد مرکز نزد گروههای مختلف زنان که برای مشاوره به آن رجوع می کردند، مرجعیت قابل توجهی کسب کند. و البته بخش مهمی از این اطلاعات به واسطهی ارتباط با همین گروهها فراهم می آمد. در میانهی دههی ۱۹۹۰ مرکز توانست کارزارهای موفقی را در جهت اصلاح قوانین مربوط به زنان در زمینهی بهداشت و سقط جنین پیش ببرد: این مرکز در اوج فعالیتش به طور روزانه برای تمامی اعضای کنگره بولتن می فرستاد و در مواردی برای ترغیب نمایندگان، به تصویب قوانین با یاری گروههای فعال زنان، ۶۰هزار زن را بسیج می کرد تا برای نمایندگان کنگره کارت پستال بفرستند و از آنها تغییرات موردنظر خود را بخواهند. در همین دهه، مرکز همچنین توانست در مباحثات مربوط به بودجه تأثیر بگذارد و دولت فدرال را ترغیب کند که بودجهی لازم را به طرحهای مقابله با خشونت علیه زنان تخصیص دهد.

زنانی که مرکز را تشکیل دادند، خود عمدتاً متعلق به چپ میانه بودند اما بخش قابل توجهی از توفیقشان حاصل آمادگیشان برای ائتلاف با زنانی از سرتاسر طیف سیاسی حاضر در کنگره بود. بهاین ترتیب، آنها با زنان دست چپی بر سر مصوبات مربوط به سقط جنین همکاری کردند؛ مصوباتی که زنان راست گرا با آن مخالف بودند. اما این مانع نشد که بر سر مصوبات مربوط به تخصیص سهمیهی انتخاباتی با زنان راست گرا نیز همکاری کنند.

درعینحال، مرکز تحقیقات و مشاوره ی زنان، همواره رابطه ی تنگاتنگی با «حزب کارگران» داشت؛ حزبی که هم در بدنه ی خود فمینیستهای فعالی داشت و هم بخشی از برنامه ی حزبیاش را به خواستها و موضوعات فمینیستی اختصاص داده بود. بااینحال، اعضای مرکز با درخاطرداشتن وابستگی شورای حقوق زنان به حزب جنبش دموکراتیک که همین هم باعث فروپاشیاش شد، در روابط خود با حزب کارگران احتیاط به خرج دادند. همچنین گردآوری اطلاعات و اِشراف بر مطالب تخصصی مربوط به زنان باعث شد که این مرکز، هم مرجعی برای گرفتن اطلاعات برای اعضای کنگره باشد و هم برای احزاب مختلف و از طریق همین دادوستد نیز پیوندها و مذاکرات بیشتری را شکل مختلف و از طریق همین دادوستد نیز پیوندها و مذاکرات بیشتری را شکل

مرجعیت مرکز، هم به واسطه ی دانشی که در دسترس بقیه می گذاشت فراهم امد و هم به واسطه ی همکاری اش با شخصیتهای بسیار فعال و شناختهشده به مثل همکاری با مارتا سوپلیسی که درعین حال که فمینیستی پرشور بود، چهره ی جذاب رسانه ای هم به شمار می آمد. بااین همه، مؤثرترین نقطه قوت مرکز احتمالاً ارتباط پیوسته اش با شمار قابل توجهی از گروه ها و سازمان های زنان بوده است که در سرتاسر برزیل و در میان طبقات مختلف شهری و روستایی فعال اند. مرکز بدون اینکه الگویی برای کار یا ابتکار عمل خود داشته باشد و تنها با اتکا به سوابق تجربیات پیش از خود و لحاظ کردن خصوصیتهای سیاست، در برزیل ابتکار عملی را سازمان داد که توانست بسیار موفق باشد.

## جمعبندي

دولت برزیل به دلیل وسعت فوق العاده زیاد کشور، نظام اداری گسترده، فساد و ناکاراَمدیاش، زبانزد است. این دولت در طول دههها، منابع را به جاهای نادرست تخصیص داده و منابع و ثروتهایی را که باید در راه رفاه عموم به کار

می گرفته، خصوصی کرده است. با همهی اینها، طی دهههای متوالی دولت برزیل دولتی بسته بوده که افراد و گروههای کثیری به آن راه نداشتهاند. دولت برزیل با همهی این خصوصیتها، مانند اکثر دیگر دولتها، نقشی مهم در تنظیم روابط جنسیتی و موضوعات خانواده داشته و عاملی تعیین کننده در ساختن روابط قدرت و روابط جنسیتی بوده است. طی فرایند گذار به دموکراسی، دولت به روی گروههای مختلف گشوده تر شده و همین امر به فمینیستها مجال داده که از رهگذر احزاب و نمایندگی کنگره و اشتغال در دیگر دستگاهها، وارد ساختار حکومتی شوند.

فمینیستها در دههی نخست دموکراسیسازی ابتدا شورای ملی حقوق زنان را شکل دادند که نهادی متمرکز و کاملاً دولتی بود. اما تجربهی شکست این نهاد درسهای قابل توجهی به آنان آموخت که در شکل دهی به مرکز تحقیقات و مشاورهی فمینیستی به کارش گرفتند. از مهم ترین نکات این بود که در نظام فدرال برزیل صرفاً به دولت مرکزی اتکا نکنند: دولتها و مجامع قانون گذاری و همچنین گروههای فعال ایالتی و محلی اهرمهایی قابل توجه برای پیشبرد خواستهای زنان و درعین حال منابع بی بدیلِ کسب اطلاعات درخصوص وضعیت زنان بودند.

بهاینترتیب، مرکز در طول فعالیت خود، بنا بر آنچه گفتیم، تجربهای را شکل داد که می توان آن را، هم تجربهی بودن درون دولت و هم بیرون از آن نامید؛ تجربهای که با التفات به وضعیت محلی و سابقهی فعالیتهای پیش از این نهاد، شکل گرفته بود.

# شعله تُكتاش و چاغلا دينِر:

# بودجهی دولتی آری، دخالت نه! تجربهی جنبش ضد خشونت خانگی در ترکیه

شعله تُکتاش و چاغلا دینِر هر دو استاد علوم سیاسی و ادارهی عمومی در دانشگاه کادیر هاس ترکیه هستند. این گزارش مختصری است از منبع زیر:

Toktaş, Şule, and Cagla Diner. "Feminists' Dilemma—With or Without the State? Violence against Women and Women's Shelters in Turkey." *Asian Journal of Women's Studies* 17.3 (2011): 49-75.

یکی از مهمترین مواردی که در کشورهای مختلف به سبب آن فعالان حقوق زنان با دولت سروکار پیدا می کنند، مسئلهی خشونت خانگی است. این مسئله، هم بسیار مبرم است چون پای جان و سلامت زنان در میان است و هم ابعاد مختلف و گاه بسیار پیچیدهای دارد. دامنهی این پیچیدگیها از قوانین حمایتی در برابر خشونت یا قوانینی که حمایت را دشوار می کنند گسترده است؛ از رویدهای قضایی پیگیری خشونت گرفته، تا مسائل اجرایی چون وجود

۹۴

خانههای امن که خود این نهادها نیز مسائل متعددی دارند: بودجه، پوشش، نحوهی اداره و... .

سوای مشکلات نظری و عملی ای که فمینیستها در همه حا درخصوص کار با دولت با آن مواجهند، همکاری بر سر خانههای امن با دولتها مشکلات خاصی دارد. خاستگاه اصلی این مشکلات این است که تحلیل فمینیستها راجع به دلایل وقوع خشونت خانگی معمولاً با تحلیل دولت متفاوت است و این تفاوت هم حدى است. شعله تُكتاش و حاغلا دينر بر زمينهي همين اختلاف حدى به بررسی مسئلهی همکاری فمینیستهای ترکیه با دولت درخصوص بناهگاههای زنان و خانههای امن پرداختهاند. به نظر این دو محقق دستهای از فمپنیستها بر این باورند که خشونت مردان، در ساختار پدرسالار و نابرابر جنسیتی ریشه دارد و بهاین ترتیب، خشونت خانگی پیامد اعمال سلطه ی مرد بر زن و میل او به ادارهی زن است. بنابراین، راه مبارزه با خشونت خانگی افزایش اتکابهنفس و اعتمادبهنفس زنان است و این هم با ایجاد همبستگی میان زنانی ممکن میشود که ساختار و ارزشهای بدرسالارانه را رد می کنند؛ همان ساختار و ارزشهایی که به خشونت علیه زنان منجر می شود. این تحلیل فمینیستی که بر روابط قدرت میان زنان و مردان متمرکز است، با تحلیل دولت ناسازگار است؛ تحلیلی که در عوض، خشونت خانگی را مسئلهای اجتماعی میبیند که موجب بیخانمانی زنانی میشود که محتاج پناهگاهند.

اگر از این دید نگاه کنیم، مسئلهی خشونت خانگی دیگر مسئلهای نیست که حلش مستلزم دگرگونی ساختار پدرسالار باشد، بلکه بیماریای اجتماعی است که موجب بیخانمانی زنها و بچههایی میشود که در محیطی خشن بار میآیند.پیداست که چنین تحلیلهای متفاوتی به اختلاف درخصوص نحوهی کار و ادارهی خانههای امن هم میانجامد. علاوه بر این، برخی نظریهپردازان فمینیست معتقدند همکاری با نهادهایی که با چنین دیدگاههایی اداره

میشوند، فمینیستها را اصلاح گرا و از ریشهنگری دور می کند. برای مثال، فمینیستها میخواهند در خانههای امن سلسلهمراتب میان پناهندگان و حتی بین کارکنان و پناهندگان را از میان بردارند تا همبستگی موردنظر میان زنان مجال بروز بیابد و نیز با حضور کارکنان مرد هم مخالفاند تا روابط سلطهی مردانه در این مکانها بازسازی نشود و میخواهند زنان بتوانند در آنجا خودشان برای زندگیشان تصمیم بگیرند. اما این ملاحظات در خانههای امن دولتی اغلب نادیده گرفته میشود. مانند همهی دستگاههای اداری، گردانندگان خانههای امن دولتی نیز میخواهند مقرراتی را اِعمال کنند که گردش کار خودشان را راحتتر کند و بهاینترتیب، به اِعمال انواع محدودیتها بر زنان خود بیرون بیناهجو می پردازند و بهعلاوه، بسیاری از زنان را از دایرهی شمول خود بیرون می گذارند و گاه حتی رازداری درخصوص محل پناهگاه را نیز چندان رعایت نمی کنند.

در ترکیه، مانند برخی جاهای دیگر، مکرراً پیش میآید که گردانندگان خانههای امن دولتی با شوهری که عامل خشونت بوده تماس می گیرند تا میان او و همسرش پادرمیانی کنند و زن را به خانه برگردانند؛ کاری که اساساً برخلاف اصول فمینیستی ادارهی خانههای امن است. فمینیستها باور دارند که بدون ایجاد حس امنیت حداکثری در خانههای امن که با رعایت چنین مواردی حاصل می شود، امکان بهبود زنان خشونت دیده از ضربهها و زخمهای روانی خشونت وجود ندارد.

با وجود چنین اختلافاتی، مسئلهای که برای فمینیستها پیش میآید، این است که آیا بهتر نیست به سیاستهایی بپردازند که خود در ذهن دارند و بیرون قلمروی دولت بمانند و استقلالشان را حفظ کنند؛ یا مؤثرتر آن است که با دولت همکاری کنند، وارد ساختار خانههای امن شوند تا هم نفوذ در آنها را بیازمایند و هم امکان ارتباط با زنان این خانهها را داشته باشند.

خشونت علیه زنان در ترکیه، مستقل از تعلقات مذهبی، گرایشهای جنسی و تعلقات قومیتی، بسیار شایع است. در میان خود سازمانهای زنان ترکیه نیز تنوع دیدگاه قابلملاحظهای درخصوص تحلیل و ارائهی راهکار برای خشونت خانگی دیده می شود. برخی از گروههای زنان این خشونت را در چهارچوب کلی سلطهی پدرسالارانه تحلیل می کنند و برخی دیگر می گویند نمی توان خشونتهای دولتی علیه قومیتها (کردها) را کنار گذاشت و مستقلاً خشونت خانگی را تحلیل کرد.

بحث بر سر خانههای امن دولتی برای زنان نیز از دهه ی ۱۹۹۰ در ترکیه جریان داشته است. خصوصاً از سال ۱۹۹۸، با برگزاری هرسالهی «کنگرهی خانههای امن زنان» با حضور تمامی سازمانهای زنان، این بحث جدی تر دنبال شده است؛ سازمانهایی که به مسئلهی خشونت خانگی می پردازند. علاوه بر سازمانهای زنان، نمایندگان دولت از «ادارهی کل وضعیت زنان» و «مؤسسهی دولتی خدمات اجتماعی و حمایت از کودکان» و نمایندگان کارکنان خانههای امن نیز در این کنگرهی سالیانه شرکت می کنند. تحقیق نویسندگان ما (تُکتاش و دینر) هم طی دو سال برگزاری همین کنگره (۲۰۰۸ و ۲۰۰۹) و با اتکا به اسناد آن و مصاحبه با اعضای گروههای متعدد شرکت کننده در آن صورت گرفته است.

#### سابقهی جنبش خانههای امن در ترکیه

در ترکیه جنبشِ مخالفت با خشونت علیه زنان با تظاهرات عظیم زنان در اعتراض به خشونت خانگی در سال ۱۹۸۷ در استانبول آغاز شد. در همان سال زنان تظاهرات بزرگی در آنکارا و ازمیر برگزار کردند با این شعار که «مادرت را دوست داری، زنت را کتک میزنی!» در همین سال بود که «راهپیمایی علیه کتکزدن» برگزار شد و کارزار ملی مبارزه با خشونت علیه زنان نیز بر پا شد. جرقهای که شعلهی این حرکتها را برافروخت، این بود که قاضیای در

استانبول با درخواست طلاق زنی که مورد خشونت خانگی قرار می گرفت، مخالفت کرد. استدلال او این بود که «زنان باید کتک بخورند تا مهار شوند». این گونه بود که فعالان زن به خشم آمده، فرصتی یافتند که بگویند خشونت خانگی مشکلی عمومی است و نمی توان آن را مسئلهی خصوصی خانوادگی دانست و از حوزهی عمومی بیرون گذاشت. زنان با این تظاهرات گسترده توجه عمومی را نسبت به ضرورت چاره جویی برای خشونتی که پس از ازدواج شایع بود، جلب کردند و بر پایهی شعار فمینیستی «امر شخصی، امر سیاسی است» خواهان سیاست گذاری عمومی برای رفع این مشکل شدند.

پیامد همین نهضت بود که یکی از نخستین نهادهای فمینیستی جامعه ی مدنی ترکیه برای دفاع از زنان خشونت دیده در سال ۱۹۹۰ تأسیس شد. این سازمان با نام «سقف ارغوانی» شبکه ی همبستگیای از میان زنان درست کرد؛ خط تماس ۲۴ساعتهای ایجاد کرد که زنان خشونت دیده می توانستند با آن تماس بگیرند؛ و نزد زنان شبکه، پناهگاه امنی بیابند و از حمایت درمانی و مشاوره ی حقوقی نیز برخوردار شوند. در امتداد همین فعالیتها بود که ضرورت تأسیس خانههای امن بیشتر آشکار شد. نخستین خانه ی امن را دولت محلی استانبول در سال ۱۹۹۰ در محله ی بکیرکوی تأسیس کرد. سپس در همان سالهای اولیه ی دههی ۱۹۹۰ خانههای امن دیگری توسط نهادهای دولتی در استانبول و آنکارا برای زنان خشونت دیده تأسیس شد.

در همین سالها مؤسسهی دولتیِ خدمات اجتماعی و حمایت از کودکان نیز شروع کرد به تأسیس خانههای امنی تحتعنوان «مهمانخانهی زنان». بهاین ترتیب، تا ابتدای سال ۲۰۱۰، ۲۹ پناهگاه توسط مؤسسهی دولتی خدمات اجتماعی و حمایت از کودکان ساخته شده بود؛ ۳ پناهگاه توسط دولتهای محلی؛ ۱۹ پناهگاه توسط شهرداریها؛ و ۳ پناهگاه هم توسط سازمانهای مدنی.

بیشتر این خانههای امن نیز در غرب ترکیه ساخته شده بودند. در شرق و جنوبشرقی، خانههای امن کمتری قرار داشت.

شرایط بینالمللی نیز در این زمینه مؤثر بود. ترکیه در سال ۱۹۸۶ «معاهدهی رفع هرگونه تبعیض علیه زنان» را پذیرفته بود و در سال ۱۹۹۵ نیز مفاد بیانیهی پکن در چهارمین کنفرانس جهانی زنان سازمان ملل را بدون هیچ مخالفتی پذیرفت و بهاین ترتیب، به رفع هرگونه تبعیض علیه زنان متعهد شد. ترکیه همچنین در سالهای بعد (۲۰۰۰ و ۲۰۰۲) نیز به اجرای اصلاحیههای این بیانیه تعهد داد.

بهعلاوه، روندی که دولت ترکیه برای پذیرفتهشدن در اتحادیهی اروپا طی می کرد، در پذیرش تعهداتش در قبال رفع تبعیض از زنان مؤثر بود: کمیسیون اروپا از جمله مواردی که انجام آن را از ترکیه خواسته بود، تأسیس پناهگاهی برای زنان در معرض خشونت بود. قوانینی نیز در سال ۲۰۰۵ به منظور تحقق تعهدات مقدماتی ترکیه برای پذیرفتهشدن در اتحادیهی اروپا به تصویب مجلس ترکیه رسید. «قانون حمایت از خانواده» و قانون جزایی جدید، از جمله مقرر داشتند که آزاررسانان، از خانهی زنان دور بمانند و جرائم ناموسی و کتکزدن زنان را غیرقانونی اعلام کردند.

## جنبش خانهی امن ترکیه چه حرفی درخصوص همکاری با دولت دارد؟

تجربهی زنان درگیر در جنبش خانههای امن در ترکیه به آنها نشان داده است که نگهداری از این خانهها مستلزم مسئولیتپذیری دولت است زیرا بدون بودجهی مستمر دولتی این پناهگاهها مدام در معرض خطر تعطیلی قرار

می گیرند. در همین ارتباط، تُکتاش و دینر از یکی از دستاندرکاران خانههای امن که از ابتدای دههی ۱۹۹۰ در این حوزه فعال بوده است، نقل می کنند:

ما نمی توانیم درِ خانه های مردم را بزنیم و تقاضای پول کنیم. باید مطمئن باشیم که خانه های امنمان دوام می آورند. می خواهم بگویم که حتی اگر سازمان مردم نهادی باشیم که موقوفه ی قابل توجهی هم دارد و حتی اگر حامیان مالی سخاوتمندی داشته باشیم، باز هم دولت باید هزینه های اصلی را پرداخت کند. من دارم خدماتی ارائه می کنم که یک دولت رفاه باید فراهم کند.

درواقع، به نظر می آید که میان اکثریت فعالان زن ضدخشونت در ترکیه بر سر اینکه دولت در قبال «شهروندان زن» مسئولیت دارد و باید چنین هزینههایی بپردازد، اتفاق نظر وجود دارد. همچنین به نظر می آید که آنها دراینخصوص هم اتفاق نظر دارند که «دولت همهی مسئولیتهایش را در مقام دولت رفاه کنار گذاشته است». فعالان زن ترکیه می گویند اتفاقاً دولت مسئولیتهای اجتماعی خود، مراقبت و پرورش کودکان، مراقبت از بیماران و ناتوانان و... را از دوش خود برداشته و به گردن «کار مجانی» زنان انداخته است؛ زنانی که از قضا بهعنوان شهروند و مالیات دهنده باید خود از خدمات حمایتی دولت بهره مند باشند.

ازاین گذشته، هرچه موقعیت زنانِ درخطر وخیمتر باشد و هزینههای حمایت از آنان سنگینتر، دولت دورتر می ایستد: برای مثال، فعالان می گویند که ساختن پناهگاه برای زنانی که قاچاق شده اند، به همین دلایل و به دلیل حمایت نکردن دولت از این کار، ناممکن شده است. به این ترتیب، رویکرد فعالان فمینیست ضدخشونت ترکیه، مطالبهی مسئولیت پذیری از دولت در قبال شهروندان زند در عین انتقاد از رویکرد کلی دولت و جزئیات فعالیتهای نهادهای مسئول دولتی ـ است.

این انتقادها نیز دامنه ی گستردهای دارد: از شمار ناکافی خانههای امن گرفته، تا نحوه ی نادرست ادارهشان. برای مثال، یکی از مواردی که فمینیستهای ترکیه به به به مؤسسه ی دولتی خدمات اجتماعی و حمایت از کودکان را ملامت می کنند ـ مؤسسه ای که بیشترین تعداد خانههای امن را در ترکیه اداره می کند ـ روال پذیرش زنان خشونت دیده در این خانهها است. در این روال، زنان برای پذیرفته شدن باید کارت شناسایی به همراه داشته باشند تا هویتشان احراز شود. همچنین باید بتوانند مدرک قابل قبولی بیاورند که نشان دهد در معرض خشونت بودهاند؛ اموری که برای زنان در موقعیت استیصالِ فرار از خشونت، اغلب ممکن نیست.

اما شاید مهمترین مورد انتقاد به نهادهای گردانندهی خانههای امن دولتی در ترکیه و ساختار اجرایی و قضایی این کشور، این باشد که رازداری کافی برای محافظت از زنان پناهنده وجود ندارد؛ چه در روند ادارهی این نهادها و چه در تمام رویههایی که در دستگاههای اداری باید مانع دسترسی شوهران به اطلاعات زنان باشد.

گرچه درنتیجه ی انتقادات و مذاکرات مستمر فعالان، برخی از محدودیتها و نواقص رفع شدهاند و مثلاً تأسیس خانههای امن توسط نهادهای مدنی آسانتر شده، باز هم ابزارهای قانونی کافی وجود دارد که اگر مثلاً صاحبان این نهادها بیانیه ی صریحی در انتقاد از دولت بدهند، دولت بتواند بهراحتی تعطیلشان کند. بهاین ترتیب، جامعه ی مدنیِ نسبتاً جوان ترکیه، هنوز در برابر دولت بسیار آسیبیذیر است.

با وجود همهی اینها، برخی از فعالان زن به اصلاح دولت بسنده نمی کنند و حتی میخواهند دست دولت را از امور زنان تا جای ممکن کوتاه کنند. مثلاً برخی از فعالان فمینیست می گویند که دولت صلاحیت ادارهی خانههای امن

را ندارد. نحوه ی برخورد اداری کارکنان دولت با زنان پناهنده، محدودیتهایی که برای آنان ایجاد می کند و عدم رازداری شان، در ساختار فعلی دولتی مشکلاتی وخیم و لاعلاج اند. بنابراین، دولت برای اینکه به مسئولیتهایش در قبال زنان خشونت دیده به درستی عمل کند، باید با کمترین دخالت، بودجهای در اختیار نهادهای مدنی بگذارد تا خود به تربیت کارکنانی مناسب بپردازند و خانههای امنِ خود را بر پا کنند؛ خانههایی که شرایط برابری و بهبود را برای زنان فراهم می کنند.

### بودجهی دولتی آری، دخالت دولتی خیر

فمینیستها و فعالان خانههای امن در ترکیه با تضادی آشنا روبهرو هستند: از یک طرف، میخواهند دولت هزینه و حمایت لازم برای گرداندن فعالیتهایشان را فراهم کند و از سوی دیگر، میخواهند در کارشان دخالت نکند و بگذارد این خانهها را بر اساس اصول فمینیستی اداره کنند. این فعالان می گویند که حتی اگر دولت، خود هم به ادارهی خانههای امن ادامه دهد، باز باید این خانهها را بر اساس اصول فمینیستی بگرداند تا واقعاً به بهبود زنان پناهنده کمک شود: درواقع، آنها می گویند که این جامعهی مدنی و فمینیستها هستند که باید بر نحوهی ادارهی این نهادهای دولتی نظارت داشته باشند و نه برعکس. گرچه فمینیستهای ترکیه از این آرمان دور هستند، باز هم در همین راه مبارزه می کنند و می خواهند بر سر اصول و سیاستهای خود بایستند.

# آیا گروبر:

# چگونه فمینیستها در مبارزه با خشونت خانگی سرباز دشمنان خود شدند؟

آیا گروبر استاد حقوق اساسی و عدالت قضایی در دانشگاه کلرادو است. این گزارش مختصری است از منبع زیر:

Gruber, Aya. "The Feminist War on Crime." Iowa Law Review (2006): 741

از دههی ۱۹۸۰، رویهی برخورد با خشونت خانگی در آمریکا تغییر کرد. از این دوره به بعد بود که قوانین سخت گیرانهای علیه خشونت ورزان به اجرا درآمد. خشونت خانگی دیگر امری خصوصی به شمار نمی رود، بلکه جرمی است که به محض اینکه در خصوصش شکایت شود، متهم مورد بازداشت الزامی قرار می گیرد و پس از آن هم، تحت پیگیرد دادستانی واقع می شود. ظاهراً پس از چند دهه تلاش فمینیستها برای بهرسمیت شناخته شدن خشونت خانگی به عنوان مشکلی عمومی و نه امری خصوصی، بالاخره این امر تحقق یافته بود. اما همه بر این نظر نیستند. برخی از فمینیستها فکر می کنند این چیزی نبوده

که جنبش فمینیستی به دنبالش بوده است. مشخصاً آیا گروبر، استاد دانشگاه کلرادو، کتابی در این زمینه نوشته است با عنوان کنایه آمیز جنگ فمینیستی علیه جنایت که در آن به نقد این «دستاورد» پرداخته است. گروبر نشان می دهد که آنچه اتفاق افتاده، دستاورد صرف فمینیستها نبوده است، بلکه حاصل ائتلافی بوده میان فمینیستهای پیگیر رفع خشونت خانگی با جنبش «دفاع از حقوق قربانیان خشونت». در دههی ۱۹۶۰ و ۱۹۷۰ جنبش دفاع از قربانیان خشونت قوانین موجود را کافی نمی دانست.

مدافعان آزاردیدگان (Victims) می گفتند که دادگاهها حقوق زیادی برای متهمان به خشونت قائل می شوند. بسیاری از مدافعان آزاردیدگان، دنباللهرو رویهای شدند که به جای تمرکز بر عاملیت و خودمختاری آزاردیده، به دنبال مجازات بیشتر برای مجرم آزارگر بود. این جنبش محصول ایدئولوژی محافظه کارانه ی سخت گیری بر مجرمان بود.

فمینیستهایی که خواهان اصلاح قانون جزا بودند نیز به نحو روزافزونی به ادغام در جنبش دفاع از حقوق آزاردیده سوق یافتند و به جای اینکه دنبال اهداف فمینیستیای مانند توانافزایی و محافظت از آزاردیده باشند، بیشتر به دنبال مجازات مجرم رفتند؛ درحالی که حرکت آنها در اصل، با ادعای رسیدن به عاملیت و خودمختاری زنان آغاز شده بود.

اصلاح گران فمینیست بهرغم نقدهای متعددی که عمدتاً از پایگاه مطالعات جنسیتی و نژادی بر آنها می شود، رویهی پذیرش مجازاتهای حبس و جداسازی را در پیش گرفتهاند. اما از نظر گروبر، فمینیستها باید ببینند که هم آزاردیده و هم آزارگر در جامعهای ناکامل عمل می کنند که در آن نژادپرستی، تبعیض جنسیتی و تبعیض اقتصادی نهادینه شده است.

۱۰۴

### خاستگاه ایدئولوژی فمینیستی اصلاح قوانین جزا

برخلاف آنکه بیشتر مورخان، اصلاحات فمینیستی قوانین جزایی را بخشی از جنبش دفاع از آزاردیده میدانند، این ایدئولوژی خاستگاه کاملاً متفاوتی دارد و از جنبش وسیعتری مایه می گیرد که در پی ازمیانبردن ساختار پدرسالار و برقرارکردن عدالت اجتماعی برای زنان بوده است. بهلحاظ تاریخی، فمینیستهای لیبرال خواهان برابری «صوری» زنان و مردان بودند که بخشی از این برابری مشتمل بر این است که این دو جنس در برابر قانون برابر باشند. فقدان قوانینی که به جرائمی رسیدگی کند که مردان در حق زنان مرتکب فقدان قوانینی که به جرائمی رسیدگی کند که مردان در حق زنان مرتکب فمیشدند، بخشی از این نابرابری بود که باید از میان برداشته میشد. فمینیستها نشان دادند که چگونه اقسام قوانین با زنان و مردان به یکسان برخورد نمی کند و بهاین ترتیب، افسانه ی بیطرفی قانون را باطل کردند.

در موج دوم جنبش فمینیستی، تجاوز و خشونت خانگی در اولویت توجه فمینیستها قرار گرفت و تحت الله نظریهی دولت کاترین مک کینون، گامی از نظریهی لیبرال فراتر نهاد: عدم حمایت قانونی از زنان قربانی تجاوز و خشونت یا اجرانشدن نظام مند قوانین حمایتی، مصداق تحقق دیدگاه مردسالار محافظه کارانهای است که زنان را درخور توجه قانونی نمیداند چون آنها را متعلق به حیطهی خصوصی می بیند و حضور مستقلی برایشان در حیطهی عمومی قائل نیست و عاملیتی هم نه در این حوزه و نه در همان روابط خصوصی برای زنان نمی شناسد.

بهاینترتیب است که خشونت خانگی در نظریهی فمینیستی به تبعیض دولتی مرتبط میشود و جنبش زنان خشونت دیده گامبه گام در پی بازپسگیری عاملیت زنان برمی آید: از حق تملکشان بر بدن خویش تا حق حضور سیاسی برابر با مردان.

ازاین گذشته، در ذهنیت فمینیستی دیگر تجاوز و خشونت خانگی رویدادهایی فردی نیستند، بلکه متکیاند به ساختار تبعیض آمیز و بازتولید تبعیض سپهر قانونی و عام در ساحت خصوصی و خانه و مبیّن ذهنیت پدرسالار حاکم بر جامعه. اگر از این دیدگاه بنگریم، زن خشونت دیده هم نمی تواند به تنهایی برای فائق آمدن بر وضعیتی که در آن گرفتار است، اقدام کند چون گرفتاری اش فردی نیست، بلکه لازم است به این منظور در دایره ی همبستگی زنان دیگری قرار گیرد که آنها هم می خواهند سلطه ی پدرسالارانه را نفی کنند. متأثر از همین دیدگاه بود که نخستین اصلاحاتی که در قوانین پیگرد تجاوز بر اثر تلاشهای فمینیستها پدید آمد، موانع پیش پای پیگرد متهمان تجاوز را برداشت و همچنین الزام زنان به اثبات مقاومت در برابر متجاوز و عدم رضایت را نیز منتفی کرد.

فمینیستها همچنین موانع دیگری را هم که مانع دسترسی زنان به عدالت میشد، هدف گرفتند؛ از جمله به طرح اتهام حقوقی علیه پلیسهایی پرداختند که شکایتهای تجاوز از سوی زنان را به درستی پیگیری نمی کردند: این پلیسها بر اساس ذهنیت پدرسالارانهای عمل می کردند که شاکیان مؤنث را درخور برخورداری از حمایت قانونی نمی شمرد. در کنار این پیگیریهای حقوقی، فمینیستها دست به کار فراهم کردن حمایتهای مالی و روانی برای زنان آسب دیده شدند.

با گذشت زمان، تأکید فمینیستها بر استفاده از ابزارهای الزامآور حقوقی مانند حبس و بازداشت متهمان به خشونت علیه زنان افزایش یافت. استدلال این بود که وقتی عاملان اجرای قانون از محاکمه ی متجاوز خودداری می کنند یا از محکوم کردنش سر باز می زنند، درواقع مجری دیدگاه پدرسالارانهای هستند که این خشونتها را چیزی جز اداره ی مشروع زن توسط مرد نمی داند: پس باید این ذهنیت و این رویه را درعمل شکست و عاملانش را واداشت که

۱۰۶

قانون را درخصوص مردان متجاوز اجرا کنند. این، آغازِ نوعی ائتلاف با جنبش دفاع از قربانیان بود اما از همان زمان هم فمینیستها میدانستند که ائتلافشان با این جنبش لرزان است. این ائتلاف مستلزم استفاده از قدرت دولت بود؛ قدرتی که همواره در برابر توانمندی زنان ایستاده بود و نظام قضاییاش نیز مملو از تبعیض علیه گروههای مختلف بود.

از همان زمان پیدا بود که توسل به حبس و بازداشتِ الزامی، بهزودی و به نحوی نامتناسب، گریبان اقلیتهای نژادی و قومی را بیشتر خواهد گرفت. ازاین گذشته، توسل به قدرت دولت برای مجازات خشونتگر خانگی، توسل به همان قدرتی بود که فمینیستها دیری بود علیه آن میجنگیدند. بااینهمه، استفاده از این ابزارها فواید قابل توجهی داشت: آزاردهندگان متوجه میشدند که پیگردی جدی در کار است، شوهران به یاد میسپردند که ارتکاب آزار، بی عقوبت نخواهد ماند و از این مهمتر، مداخلهی دولت برای مجازات آزارگران حیثیت زنان را بازمی گرداند و فمینیستها امید داشتند که اعتماد به نفسی که از این راه حاصل میشد، در توانمند کردن زنان و برکنارماندنشان از آزار مؤثر بیفتد.

با همین استدلال، رفته رفته دیدگاهی در سرتاسر آمریکا غالب شد مبنی بر اینکه اگر پلیس اقدام به بازداشت مظنون و متهم به خشونت خانگی نکند، بر طبق دیدگاهی عمل کرده است که خشونت خانگی را جرم نمی پندارد. اما مسئلهای که وجود داشت، این بود که شمار قابل توجهی از زنان با چنین رویههایی کنار نمی آمدند و می خواستند از آن برکنار بمانند.

در مواجهه با این امر، برخی از اصلاح گران مانند الیزابت اشنایدر نسبت به خطرات توسل به این اقدامات قهراَمیز قضایی هشدار دادند اما خواستار کنارگذاشتن اَن نشدند. برخی دیگر چون دونا کوکر و هالی مک گویگان صراحتاً

خواستار کنارگذاشتن رویههایی مانند بازداشت الزامی شدند. اینجا بود که فعالان فمینیست بر سر دوراهی ماندند: از یک طرف، بسیاری از آنها فکر می کردند که توسل به ابزارهای قهرآمیز برای مشروعیتزدایی از خشونت خانگی ضروری است و از طرف دیگر، عدهای نگران بودند که توسل به تعقیب قضایی، برخلاف خواست زنان خشونت دیده با فکر فمینیستی خودمختاری زنان، متضاد باشد. سرانجام، انتخاب اصلاح گران فمینیست ادامهی توسل به اقدامات قضایی قهرآمیز در برابر خشونتگران بود: این انتخابی بود که می توانست همراهی جریان اصلی افکار عمومی را که متمرکز بر دفاع از حقوق آزاردیده بود، به دست بیاورد اما درعین حال به معنای ائتلاف با محافظه کارانی بود که «قربانی» را شیءواره و منفعل تصویر می کردند و مجرم را دارای عاملیت تام.

### جنبش دفاع از قربانیان

جنبش دفاع از قربانیان در آمریکا همواره محافظه کار بوده است و در پی سخت گیری بیشتر بر مجرمان. اوج گیری آن هم به دههی ۱۹۸۰ و دوران ریگان برمی گردد که تأکید سیاست حاکم بر فردگرایی و آزادی خواهی (لیبرتارینیسم) و کنارگذاشتن نگرشها و سیاستهای رفاه اجتماعی قرار گرفت. به قول آنجلا هریس، حقوق دان و محقق مطالعات نژادی:

درحقیقت، از دید بسیاری از محافظه کاران معاصر، «جامعه» اصلاً وجود ندارد؛ فقط افراد هستند، یا حداکثر «فرهنگها»ی اخلاقی محلی که باید مسئولیت ارتقای اخلاقی خود را بهتمامی به عهده بگیرند. در گفتار محافظه کارانه، برای مثال مسائل مربوط به جرم و «رفاه» به مسائلی فردی تبدیل میشوند و دیگر مسئلهای اجتماعی به حساب نمی آیند.

۱۰۸

حامیان سخت گیری بر مجرمان و دفاع از قربانیان نیز از همین دیدگاه جرم را نه مسئلهای اجتماعی، بلکه نیرویی مستقل و دشمن جامعهی آمریکا میدانند که دولت باید علیه آن اعلام «جنگ» کند. بهاین ترتیب، مثلاً در موضوع تجاوز، این فقط متجاوز است که باید مجازات شود و شرایطی که تجاوز را سهل و ممکن کرده یا ترویج داده، در این دیدگاه فردگرا کنار گذاشته می شود. مجرمان زاییده ی اجتماع به حساب نمی آیند، بلکه گویا گونهی جداگانهای از انسان هستند. این رویکرد، اقدامات بازیرورانه را متوقف کرد.

دستورالعملهای قضایی صادرشده از طرف دولت فدرال و بخش زیادی از دولتهای ایالتی، موجب تشدید مجازات و خصوصاً اجرای مجازات حبس الزامی شد. این، به منزلهی سیطرهیافتن «نظریهی ناتوانمندسازی مجرمان» و «عدالت تنبیهی» بود. ایدئولوژی سخت گیری بر مجرمان با همراهی رسانهها، افکار عمومی را به پذیرش مجازاتهای سنگین قانع کرد. تبلیغات مبتنی بر این ایدئولوژی، مجرمان را هیولا نشان میداد؛ همچون جانیان متکیبهنفسی که حتی لیاقت برخورداری از حقوق اولیهی اعطاشده در قانون اساسی را هم ندارند و مستحق ترحم نیستند. در سوی مقابل، «قربانی» مستحق نهایت ترحم شمرده میشد و تنها بالاترین حد مجازات برای مجرم بود که شاید میتوانست مرهمی بر جراحتش باشد. این تصویر وقتی پررنگ تر می شد که قربانیان، زنان و کودکان بودند.

اما عاملیت و خودمختاری قربانی برای جنبش دفاع از قربانیان اهمیتی نداشت. به همین ترتیب، تساوی قربانیان در بهرهمندی از خودمختاری و عاملیت هم بلاموضوع بود. لحاظنکردن عاملیت و خودمختاری قربانی یعنی لحاظنکردن توانایی او در برخورداری و استفاده از «حقوق» خود. به نظر می آید که درعمل، جنبش دفاع از قربانی کار زیادی به قربانی ندارد و در راه طلب مجازات حداکثری برای مجرم، در یی این است که حداکثر اختیارات به دولت

و دادستان داده شود. در «جنگ علیه جنایت» که این ایدئولوژی به نام قربانی به راه میاندازد، آزارگر و آزاردیده بهیکسان بیاهمیتاند و جهتگیری اصلی به سود تقویت قوای حکومت برای ادارهی جامعه است.

## ذات گرایی جنبش دفاع از حقوق قربانی

چیزی که در رویکرد حداقلی کردن رواداری با مجرمان به کار ایدئولوژی دفاع از قربانی می آید، نسبتدادن «خواص ذاتی» به گروههاست؛ یا همان چیزی که به «ذات گرایی» موسوم است. گروبر در تعریف این مفهوم می گوید:

ذات گرایی، بهطور مختصر، عبارت است از برخورد با اعضای «گروههای» خاص، اعم از نژادی، جنسیتی، اقتصادی و اجتماعی یا قومیتی؛ به گونهای که گویی همگی باورها، رفتارها، اهداف و امیال مشترکی دارند.

بهاینترتیب، جنبش دفاع از قربانی روایتهایی عرضه می کند و الگوی قربانیان و مجرمان را عرضه می دارد: قربانیان بی دفاع و ناتواناند و مرتکبان جرائم دیوخوی اند و خصوصیات نسبت داده شده به آنها هم اغلب گروههای اجتماعی حاشیه ای یا اقلیت را به ذهن متبادر می کند.

از سوی دیگر، جنبش حقوق قربانیان نیز به همهی آزاردیدگان بهیکسان نمینگرد؛ مثلاً زنان اقلیت و معتادان به موادمخدر در تبلیغات این جنبش حضور ندارند و همین دستچین کردن آزاردیدگان یا اتخاذ ذات گرایی در قبال خود قربانیان، زمینهی ذات گرایی در قبال مجرمان را نیز بیشتر مهیا می کند. همچنین، گرچه این جنبش از عاملیتیابی آزاردیدگان و از پیگیری رویهای خلاف مجازات حداکثری از سوی آنان حمایت نمی کند، موفق شده آرایی از دیوان عالی به دست آورد که به آزاردیدگان و وکلایشان اجازه می دهد به تشریح

پرجزئیات و پراحساس آنچه بر ایشان رفته، بپردازند. فضای احساسیِ به وجود آمده اغلب بر صدور رأی مجازات حداکثری مؤثر است.

## شيءانگاري تاريخي زنان

بهاین ترتیب، برای فمینیستها هم وسوسه کننده بود که با موج جنبش حمایت از قربانیان همراه شوند و زنان خشونت دیده را در مقام قربانی بنشانند، الا اینکه ارائهی تصویر منفعل و خالی از عاملیت این جنبش از زنان دقیقاً همان چیزی بود که فمینیسم با آن مخالف بود.

در ایالات متحده، گفتار معطوف به عاملیتزدایی از زنان، مانند گفتار مشابه درخصوص دیگر اقلیتها، از انتهای قرن نوزدهم تاکنون چرخشهایی داشته است و از استدلال بر مبنای تفاوتهای زیستشناختی، به استدلال بر مبنای احترام به شأن و منزلت و رعایت نقش اجتماعی و خانوادگی زنان تغییر یافته است. اما نتیجه، کمابیش باز یکسان و همانا سلب عاملیت از زنان بوده است.

در مقابل، جامعه هرجا میخواهد از بار مسئولیت در برابر زنان شانه خالی کند، آنها را عاملانی مسئول و مختار میشمارد و مثلاً گفته میشود که «زنان خود انتخاب می کنند در وضعیتهای آزاردهنده بمانند». اما از دید فمینیستها، پذیرش تفاوتهای زیستی و دیگر تفاوتها بهمعنای تندادن به نابرابری نیست: اگر زنان به دلیل تفاوت زیستی و داشتن توانایی فرزندآوری با محدودیتهای زیستی مواجه میشوند، این بر عهدهی کلیت جامعه و دولت است که شرایطی فراهم کند که محدودیتها تا حد ممکن تقلیل یابد و مسئولیتها تقسیم شود تا وضعیت زیستی، موجب نابرابری اجتماعی نشود.

بهاینترتیب، فمینیستهای مبارز با خشونت خانگی در همراهی با ایدئولوژی حمایت از حقوق قربانی باید به نحوی با این موارد کنار می آمدند. در گفتار

محافظه کارانه، خشونت خانگی ابزاری برای حفظ نظام خانواده یا دستبالا مشکلی خصوصی شمرده میشد. این وضع بر اثر سه عامل تغییر یافت: نخست، گفتار فمینیستها در تبیین این معنا بود که خشونت خانگی امری خصوصی نیست بلکه اجتماعی است؛ دوم، دولت هم متوجه خسارتهای اجتماعی این خشونت شد؛ و سرانجام، جنبش حمایت از حقوق قربانیان بر اثر همین عوامل، زنان و کودکان را در زمرهی قربانیان موردتوجه خود قرار داد. بااینحال، وقتی در گزارشهای رسمی دولتی، مشخصاً «گزارش نهایی درخصوص خشونت خانگی» (۱۹۸۴)، نهایتاً خشونت خانگی امری غیرخصوصی تلقی شد، آن را در ردیف موضوعات جنایی قرار دادند و نه معضلات اجتماعی، خصوصاً آنجا که گزارش میگفت:

واکنش قانونی به خشونت خانوادگی در وهله ی نخست باید معطوف به ماهیت عمل آزار باشد و نه روابط میان آزاردیده و آزارگر... این دادستان است و نه قربانی که وقتی عناصر عمل مجرمانه محرز شد، از طرف دولت دادخواست ارائه می دهد. دادستان و قاضی تعیین می کنند که چنین دعوی ای باید تعقیب شود یا کنار گذاشته شود، نه قربانی.

علاوه بر این، حمایت از زنان خشونت دیده نیز در چهارچوب ارزشهای محافظت از خانواده صورت بندی شد و نماد زن خشونت دیده هم در رسانه ها زن سفیدپوست طبقه ی متوسط شد. بااین حال، شخصیت نمادین آزارگر همچنان مرد اقلیت رنگین پوست بود. ازاین گذشته، این تصاویر در جنبش اصلاح خشونت خانگی خریدار یافتند چون مذاکره کنندگان اصلی این جنبش هم زنان سفیدپوست طبقه ی متوسط بودند. محافظه کاران با القای اندیشه ی خود به این جنبش، برد بزرگی کردند: قوانین جزایی درمان خشونت خانگی معرفی شد و به این ترتیب، مسئله دیگر شکلی اجتماعی و اقتصادی نداشت.

۱۱۲

بنابراین، نخبگان سیاسی و دولت ایالات متحده، بدون آنکه مسئولیتی را به دلیل شیوع خشونت خانگی متوجه خود ببینند، در زمان جرج دبلیو بوش علیه آن «اعلام جنگ» کردند. بهاینترتیب، تلاشهای فمینیستی را هم به سمت قانون جزا جهت دادند و از مطالباتی که میتوانست تغییرات ساختاریتری در پی داشته باشد، برگرداندند.

جذب جنبش مقابله با خشونت خانگی در جنبش دفاع از حقوق قربانیان به نفع دولت و نخبگان قدرت تمام شد اما لزوماً به نفع زنان نبود. مطالعات تجربی که در دههی ۱۹۸۰ انجام شد، نشان داد که با سخت ترشدن برخورد قانونی با آزارگران، زنان کمتری اقدام به گزارش خشونت خانگی کردهاند. بهعلاوه، آمارها نشان می دهد با تشدید کلی رویه های بازداشت موقت الزامی، تعداد زنانی که مطابق این رویه ها بازداشت شدهاند، افزایش بیشتری به نسبت مردان داشته است.

ازاین گذشته، برخی منتقدان فمینیست می گویند که وقتی بازداشتها الزامی نبود، زنان اهرمی در دست داشتند که با آن با طرف آزارگر وارد مذاکره شوند و بهاین ترتیب، این رویهها لزوماً امنیت بیشتری برای زنان به بار نمی آورند. شواهد همچنین نشان می دهد که دشواری های به وجود آمده پس از جرمانگاری خشونت خانگی، برای زنان اقلیت، مهاجر و فقیر بیشتر بوده است. بااین همه، تأثیر اساسی جرمانگاری خشونت خانگی این بوده است که این عمل و عاملانش مورد نفرت عمومی واقع شده اند.

درعینحال، پیامی که قانون جزایی می فرستد این است که عدهای اَدمِ نابکار هستند که دست روی زنان بلند می کنند. در این وضعیت، ارتباطی میان خشونت خانگی و وضع اقتصادی و اجتماعی برقرار نمی شود. اما از دید اَیا گروبر، از همه چیز مهم تر این است که این رویه نه فقط در پی ارتقا و حفاظت از

عاملیت زنان نیست بلکه از وجوه مختلف، آن را نادیده می گیرد. بهعلاوه، چنان که اشاره شد، با خود خشونت خانگی هم چنان رفتار می کند که گویا در خلاً رخ می دهد و وابسته به شرایط اجتماعی نیست و به همین دلیل، مجازات آزارگر برایش پایان راه است. برگزیدن شیوههای آموزشی و باز پروری، در این دیدگاه جایی ندارند.

#### چه باید کرد؟

اما گروبر فقط به نقد این رویه نپرداخته است. او پیشنهادهایی هم برای بهبود وضع با آغاز از شرایط فعلی دارد. از نظر او، گام نخست این است که بپذیریم مسئلهی اساسی در خشونت خانگی محدودشدن عاملیت زنان است. در این منظر نیز مخاطب اصلیاش فمینیستها هستند و توصیهی اساسیاش به آنها این است که از حمایت از رویهی جرمانگاری خشونت خانگی و بازداشت الزامی خشونتگران، دست بردارند. جنگ فمینیستها باید جنگ برای رسیدن به برابری و خودمختاری زنان باشد و فمینیستها نباید ارزشها و آرمانهایشان را فدای امتیازات دولت کنند. فمینیستها باید ببینند که ائتلافشان با محافظه کاران، تاکنون راه به تحقق برابری و عاملیت زنان نبرده است. طرف مقابل هم که چنین ائتلافی را پذیرفت، به این دلیل بود که اطمینان یافت با این رویهها ساختارهای جامعه در معرض دگرگونی قرار نخواهد گرفت: درحالی که هدف فمینیستها باید درگرگونی ساختاری باشد.

گروبر می گوید برای متحول کردن نگاه حقوقی به خشونت خانگی، باید تدریس درخصوص این موضوع در برنامهی درسی دانشکدههای حقوق گنجانده شود. بهعلاوه، این برنامهی درسی باید شامل تاریخ شیءانگاری زنان نیز باشد تا دانشجویان حقوق میان خشونت خانگی و وضعیت فرودست تاریخی زنان ارتباط برقرار کنند.

## آصف بیات:

# خرده مقاومتهای روزمره: قدرت همین کارهای معمولی

آصف بیات استاد جامعهشناسی و مطالعات خاورمیانه در دانشگاه ایلینوی آمریکا است. این گزارش مختصری است از منبع زیر:

Bayat, Asef. Life as Politics: How Ordinary People Change the Middle East. Stanford University Press, 2013. pp. 86-106

گرچه از نظر فمینیستها همه ی دولتهای مدرن گرایشهای پدرسالارانه دارند، در کشورهایی که محافظه کاری مذهبی حاکم است، پدرسالاری چهره ی عریانی دارد و ازاین گذشته، در کشورهای اقتدارگرای اسلامی که شریعت حکم میراند (ایران، عربستان و...) زنان شهروند درجه دوم به حساب می آیند. مسئله ی فعالان زن در چنین کشورهایی این است که وقتی در بسیاری از عرصه ها حقوق شهروندی ندارند، مبارزه برای برابری های موردنظرشان را چگونه باید پیش ببرند؟

در کشورهای دموکراتیک راهبرد اساسی برای نیل به برابری شکلدهی به جنبشهای قوی متشکل از زنان فعال بوده است که به طور جمعی برای رسیدن به حقوق برابر مبارزه می کنند. اما در کشورهای اقتدارگرای مذهبی این کار برای زنان شدنی نیست. آصف بیات، جامعه شناس ایرانی و استاد دانشگاه ایلینوی در آمریکا، با پرداختن به فعالیتهای زنان ایرانی بعد از انقلاب در پی نشان دادن انطباق فعالیتهایی است که زنان در کشورهای اقتدارگرای اسلامی برمی گزینند. زنان ایران از فردای انقلابی که انبوهی از ایشان در آن شرکت کرده بودند، با حکومتی اسلامی مواجه شدند که حجاب را اجباری کرد، تحت تعقیبشان قرار داد، حقوقشان را سلب کرد و قوانین مطلوبی را که در دورهی قبل در حمایت از ایشان تصویب شده بود، لغو کرد.

بیات میخواهد نشان دهد که کنش غالب زنان ایرانی در دوران پس از انقلاب اسلامی متکی بر «قدرت حضور» آنان بوده است؛ به وسیلهی انجام کارهای روزمرهای مانند کارکردن، درسخواندن، پوشیدن و... تا از این طریق، ساحتهایی متفاوت برای آزادی خود بگشایند. از نظر بیات، قدرت مؤثر این کنشها دقیقاً در همین معمولی بودنشان است. جنبشهای اجتماعی متعارف در کشوری چون ایران بیشتر در معرض سرکوب قرار می گیرند اما اعمال زندگی روزمره، بهزعم بیات، بهدلیل ماهیتشان می توانند هم از سرکوب بگریزند و هم تغییر پدید آورند.

#### زنان و انقلاب ایران

فردای انقلاب ۱۳۵۷، شاید هیچ گروهی بهاندازهی زنان بازنده نبود. تنها چند ماه گذشت که زنانی که علیه رژیم پهلوی به خیابانها آمده بودند، خود را در معرض سیاستهای زنستیز حکومت جدید دیدند. قانون حمایت از خانواده (۱۳۵۳/۱۳۴۶) که تا حدی به نفع زنان بود، لغو شد و زنان یک شبه حق قضاوت، طلاق، حضانت فرزند و مسافرت بدون اجازهی شوهر را از دست دادند. مردان مجاز به چندهمسری شدند و همهی زنان، مستقل از دین و اعتقادشان، به

۱۱۶

سرکردن حجاب وادار شدند. در سالهای اولیهی پس از انقلاب بسیاری از زنان بهدلیل همین شرایط، شغلشان را از دست دادند، منزوی شدند یا به مشاغل خانگی رو اَوردند.

زنان سکولار تقریباً بلافاصله واکنش نشان دادند، چنان که تظاهرات چندهزارنفری ۸ مارس (۱۷ اسفند) ۱۳۵۷ علیه فرمان حجاب اجباریِ خمینی باعث شد او موقتاً عقب بنشیند. زنان سکولار همچنین به تشکیل گروههای مختلفی پرداختند که معمولاً با گروههای چپگرا ائتلاف می کردند یا درون آنها بودند، هرچند چپگرایان مبارزهی طبقاتی را در اولویت می دیدند. آغاز جنگ عراق علیه ایران فرصت مغتنمی برای حکومت خمینی شد تا همهی گروههای مخالف را از دم، سرکوب کند. تا یک دهه بعد که جنگ تمام شد نیز، کسی سربنیاورد و پس از آن، زنان مخالف راه خود را به عرصههای عموماً غیرسیاسی تر گشودند.

اما در این میان، زیر لوای حکومت اسلامی، زنانی که از خانوادههای مُلایان یا دیگر عوامل حاکم می آمدند، جمعیتهایی تشکیل دادند و به فعالیتهایی هم پرداختند. آنها عموماً در پی این بودند که جایگاه زن در اسلام را چنان که می پنداشتند، از منابع اسلامی تبیین کنند و اصرار می ورزیدند که اسلام برای زنان منزلتی بالاتر از هر «مکتبی» در نظر گرفته و در پی تحقق «الگوی اسلامی برای زنان» بودند. این زنان مسلمان، بهرغم همهی تضییقاتی که درعمل متوجه زنان بود، تأکید می کردند که اسلام برای زنان بهترین است. بااین حال، همهی این زنان هم نمی توانستند تا همیشه بر واقعیتها چشم بپوشند، چنان که اعظم طالقانی در دی ۱۳۸۱ به مجلهی آفتاب گفت: «فقر و چندهمسری تنها دستاورد زنان فقیر از انقلاب بوده است.»

با وجود سرکوب مداوم حکومت اسلامی و فشاری که به واسطه ی جنگ مضاعف می شد، زنان ایرانی از تلاش برای برابری و رسیدن به زندگی بهتر کوتاه نیامدند. طی سالهای انقلاب و تنها ظرف بیست سال نرخ باسوادی زنان از حدود ۳۷درصد در سال ۱۳۵۵ به ۷۴درصد، یعنی دو برابر، در سال ۱۳۷۵ رسید. در سال ۱۳۷۶ شمار زنانی که به دانشگاه وارد می شدند، از شمار مردان بیشتر شد و همین امر مقامات جمهوری اسلامی را ترساند.

انقلاب موجب افت شدید اشتغال زنان شده بود. با وجود این، زنان شهری توانستند نرخ اشتغال خود را از  $\Lambda/\Lambda$ درصد در ابتدای انقلاب به  $1/\Lambda$ درصد تا سال  $1/\Lambda$  برسانند. در میانهی دههی  $1/\Lambda$  نیمی از مشاغل دولتی و حدود  $1/\Lambda$ درصد مشاغل آموزشی را زنان می گرداندند.

زنان متخصص نیز رفتهرفته سر برمی آوردند، چنان که در نهایشگاه کتاب ناشران زن در سال ۱۳۷۶، ۴۶ ناشر با ۷هزار عنوان کتاب که پدید آورنده شان زنان بودند، شرکت کردند. به تدریج ساعات حضور اجتماعی زنان نیز قدری افزایش یافت و زنان، به رغم همه ی محدودیت ها، می کوشیدند به فعالیت بپردازند.

بااینحال، در تمام این سالها کمیتهها، بسیج محلات، گشت ثارالله، گشت امربهمعروف، گشت ارشاد، ادارهی اماکن و انواعواقسام نهادهای رسمی و غیررسمی به اِعمال قهرآمیز مقررات سرکوبگرانهی حجاب اجباری و بهاصطلاح خودشان «مبارزه با بدحجابی» میپرداختند. با وضع مجازات ده روز تا دو ماه حبس برای بیرونماندن چند تار مو از روسری، خیابانها در طول سالیان سال عرصهی هجوم به زنان و دستگیری میلیونها زن به دلیل نقض مقررات حجاب شد.

۱۱۸

### فمينيسم يسااسلامي؟

بیات معتقد است که در سالهای اخیر در کشورهای اسلامی گرایشهای «پسااسلامی» برآمدهاند ـ اصطلاحی که خود او وارد علوم سیاسی و اجتماعی کرده است ـ و «فمینیسم پسااسلامی» را نیز از جمله این گرایشها بر میشمرد:

فمینیستهای پسااسلامی پیش و بیش از هرچیز فمینیست هستند؛ فمینیستهایی هستند که از گفتار اسلامی برای پیشبردن برابری جنسیتی در چهارچوب محدودیتهای جمهوری اسلامی بهره می گیرند. آنها منابع فکری خود را محدود به منابع اسلامی نمی کنند، بلکه از فمینیسم سکولار هم استفاده می کنند.

دشواری اصلی پیش روی فمینیستهای پسااسلامی این بود که نشان دهند حقوق زنان با فرهنگ ایرانی و اسلامی ناسازگار نیست. اما پرسشی که فمینیستهای سکولار در برابر آنها قرار میدادند این بود که چطور میشود در چهارچوب گفتار اسلامی برای برابری جنسیتی فعالیت کرد، وقتی همهی طیفِ معتقدان به اسلام، از اصلاح گرا تا قشری، فکر می کنند که قرآن حقایق تغییرناپذیر الهی را بیان می کند. اما فمینیستهای پسااسلامی سودای این را در سر داشتند که قرائتی سازگار با حقوق زنان از قرآن به دست دهند. این تلاشها که مصادیقش را می توان در نوشتههای سالیان پیش مجلهی زنان دید، متکی بر گرایشهایی در هرمنوتیک و لغتشناسی و تحقیقات تاریخی بود و مثلاً سعی می کردند آیاتی چون «الرجال قوامون علی النساء» (سورهی «نساء»، مثلاً سعی می کردند آیاتی چون «الرجال قوامون علی النساء» (سورهی «نساء»، ایهی ۴۲) را بازتفسیر کنند؛ آیهای که در فقه اسلامی مرجع اصلی برای تبیین سلطهی مردان بر زنان است.

گرچه این تلاشها به هیچ تأثیر عملیای منجر نمی شد، واکنش محافظه کاران را برانگیخت و برخی آیتاللهها به این قبیل نویسندگان هشدار دادند که با تفسیرهای روشنفکرانه، اصول دین را زیر سؤال نبرند. زنان محافظه کار در مجلس نیز خواستار جلوگیری از نشر مباحث فمینیستی شدند چون اعتقاد داشتند این حرفها به اختلاف میان زنان و مردان دامن میزند. در پی این حملات، ماهنامهی زنان در آبان ۱۳۷۶ توقیف شد و ده سال بعد، مجوزش باطل اعلام شد.

اما از نظر بیات، با وجود همه ی اینها، «ناجنبش» زنان به پیش می رفت. او بحث بر سر قوانینی راجع به جلوگیری از خشونت علیه زنان در مجلس را در سال ۱۳۷۶ و نیز اینکه زنان در مقام دستیار و مشاور قاضی در برخی سطوح قضایی توانستند به قوه ی قضاییه راه یابند را، مصداقی از این پیشرفت می شمرد.

## آیا با یک «ناجنبش» طرف هستیم؟

بیات معتقد است بهرغم باقیماندن همه ی نابرابری های قانونی و حقوقی، مبارزه ی روزمره ی زنان ایرانی در ساحت عمومی زندگی شان را بهبود بخشیده است. از نظر بیات، فعالیت زنان ایرانی مطابق الگویی است که جیمز اسکات، مردم شناس برجسته، آن را «شکلهای مقاومت هرروزه» می نامد و در کتاب سلاح های ضعیفان از این مفهوم برای توصیف فعالیت های خُردی استفاده می کند که دهقانان فقیر جاوه ای در برابر طبقه ی حاکم زورمند انجام می دهند: به آنها طعنه می زنند، دهن کجی می کنند، کارهایشان را معطل یا خراب می کنند و با استمرار این کارها، وادارشان می کنند برخی اوقات تغییر رویه دهند یا از برخی تجاوزات چشم بپوشند. از نظر بیات، در اعمال روزمره ی زنان ایرانی نیز عنصر «مقاومت» بارزی دیده می شود و آنها هم در زندگی روزمره شان با سیاستهای دولت همین کار را می کنند.

بیات می گوید که مقاومت زنان ایرانی فقط دفاعی پنهان و فردی نبوده است، بلکه عنصری جمع گرایانه و مترقی هم در خود دارد و آنها در مقام کنشگر توانستهاند در حرکتهای جمعی و هرچند بطئی خود، خاکریزهایی را از نظام پدرسالار در عرصههای عمومی و خانواده و دولت پس بگیرند و به پیش بروند. زنان با حضور در سازمانهای مردم نهاد متعدد از اواخر دههی ۱۳۷۰ توانستهاند شبکههای همبستگی و سازمان دهی ایجاد کنند. همچنین فعالان زن با حضور در مجامع مختلف داخلی و خارجی و مذاکره با مقامات دولتی و غیردولتی سعی کردهاند برای تغییر نگرش دربارهی مسائل زنان بکوشند. تأثیرگذاری بر نگرش عمومی جامعه را نیز از طریق شماری از مجلات که زمانی در اختیار داشتند و وبسایتها پیش بردند.

حال مسئله این است که آیا این نوع از فعالیت غیرسازمانی و غیرمنسجم را می توان با عنوان «جنبش نوین اجتماعی» معرفی کرد؟ بیات فکر می کند که این جنبش نوین یا، به عبارت دیگر، ناجنبش، در ایران در جریان است: گرچه با سرکوب و محدودکردن مؤسسات و نهادهای مردمیِ مستقل امکان شکل گیری هویتهای جمعی وجود ندارد، بهزعم بیات، این هویتها در تجمیع فعالیتهای پراکنده شکل می گیرند؛ مثلاً در مکانهای عمومی مانند ایستگاههای اتوبوس، واگنهای مترو و.... گرچه شبکههای فعال مجال تشکیل ندارند، بهطور ناخودآگاه «شبکههای منفعل» شکل گرفتهاند که سهم ندارند، بهطور ناخودآگاه «شبکههای منفعل» شکل گرفتهاند که سهم قابل توجهی در انتقال افکار و اخبار دارند.

## إواماريا هارتمن:

# فمینیستهایی از پایینترین کاستهای هند: تلاش برای دیدهشدن

اِواماریا هارتمن استاد مردمشناسی اجتماعی در دانشگاه استکهلم است. این گزارش مختصری است از منبع زیر:

Hardtmann, Eva-Maria. "Transnational Dalit Feminists In Between the Indian State, the UN and the Global Justice Movement." *Social Movements and the State in India*. Nielsen K. (eds.) Palgrave Macmillan, 2016. 75-92.

دالیتها در هند پایین ترین کاست به شمار می روند. کاستهای بالاتر، بر پایه کی آموزههای دینیِ هندو، دالیتها را نجس می شمارند. گرچه قانون اساسی جمهوری هند تبعیض کاستی را ملغی کرده است، این تبعیضها هنوز به قوت اعمال می شوند و خصوصاً در سالهای اخیر، با قدرت گرفتن حزب بهاراتیا جاناتا به رهبری ناراندنا مودی که گرایشهای شدید هندویی دارد، وضع برای دالیتها نیز دشوار شده است. بی نیاز از گفتن است که تبعیض کاستی وقتی بر تبعیض جنسیتی می نشیند، چگونه ستمی مضاعف را به همراه می آورد. اواماریا هارتین، استاد انسان شناسی اجتماعی در دانشگاه استکهلم که

درخصوص زنان دالیت تحقیق می کند، نگاهی دارد به سیر تحولات فعالیتهای فمینیستهای دالیت در یک قرن اخیر.

# از جنبش زنان دالیت تا فمینیسم دالیت: از دههی ۱۹۲۰ تا ۱۹۶۰

دههی ۱۹۲۰ در هند دههی تحول بود؛ هم ملی گرایان هندو و حزب کنگرهی هند در این دهه برآمدند و هم نخستین جنبشهای دالیتها در قرن بیستم پا گرفت. دالیتها در قرن نوزدهم نیز شورشها و جنبشهایی کردند اما این بار جنبش آنها با حرکت باقی طبقات برای کسب استقلال همراه شده بود.

دالیتها اساساً در پی برچیدن نظام کاستی بودند که موقعیت فرودست آنها را تثبیت و از حقوق اجتماعی عادی محرومشان می کرد. جنبش دالیتها با ظهور رهبری دکتر بیمو رائو امبدکار انسجام ملی گرفت و به جنبشی ملی علیه نظام کاستی تبدیل شد. بنای این جنبش بر نفی نجسشمردهشدن از سوی اکثریت هندو بود. زنان دالیت نیز بخشی از این جنبش رادیکال بودند و هم دوش مردان علیه ایدئولوژی هندویی برخاسته بودند که آنان را ناپاکانی پست می شمرد. در این دوره فمینیستهای دالیت بهلحاظ سیاسی به «فدراسیون طبقات ستمدیده» وابسته بودند که امبدکار رهبریاش می کرد. البته جنبش زنان قدیمی تری در هند وجود داشت که سابقهاش به قرن نوزدهم می رسید و در این دوره نیز از نظر سیاسی به گاندی و حزب ملی گرای کنگره پیوسته بود؛ این همان جنبشی است که عمده ی ارجاعات به سابقه ی فمینیسم هندی، به آن است.

ظهور این فمینیسم هندی، با ملی گرایی ممزوج بود. این فمینیستها برای بیان منویات خود، از نمادهای هندویی و اصطلاحات سنسکریت، زبان مقدس آیینهای هندو که در روزمره تکلم نمیشود، استفاده می کردند. زنان دالیت منتقد این رویه و تکیهی فمینیستهای هندو بر مضامین و نمادهای دینی بودند؛ هرچه بود، فرودستی دالیتها در همین دین تثبیت شده بود. بعدها دالیتها این فمینیسم را «فمینیسم برهمنی» خواندند (اشاره به کاست روحانی برهمنان که بالاترین کاست هندو و مرجع تفسیر دینی است و مقوم آیین هندو) تا نشان دهند که این «فمینیسم» نمیتواند نمایندهی همهی فمینیستهای هندی باشد.

وقتی هند به استقلال رسید، امبدکار وزیر دادگستری و مسئول کمیتهای شد که کارش تدوین قانون اساسی هند بود. با تدوین قانون اساسی جمهوری هند که کاست را نفی می کرد و با تصویب قوانینی که از دههی ۱۹۵۰ تبعیض کاستی را جرم میانگاشت، فعالان جنبش دالیت اعتماد قابلملاحظهای به دولت هند پیدا کردند. اما تناقض این بود که بهرغم چنین قوانینی، تبعیض اجتماعی و اقتصادی در حق دالیتها باز هم وسیعاً اِعمال می شد. این تبعیضها باعث بیکاری گسترده در میان دالیتها می شد و همین بیکاری و فقر موجب شد که دالیتها از جمله جمعیتهای بزرگ مهاجر از هند باشند.

### زنان دالیت در ادبیات و سیاست: از دههی ۱۹۷۰ تا ۱۹۸۰

دو دهه پس از استقلال، تغییرات مثبتی که دالیتها انتظارش را می کشیدند، محقق نشد و این مایه ی سرخوردگی وسیعشان گشت. تبعیض در شهر و روستا علیه دالیتها اِعمال می شد و پلیس و نظام قضایی هم اعتمادشان را جلب نمی کرد و به این ترتیب، همچنان اغلب در مناطقی جدا از دیگران و اکثراً در مسکنهایی بسیار محقر می زیستند. به همین ترتیب، چون نجس شمرده می شدند، حق استفاده از منابع آب روستاهایشان را نداشتند و اگر سر کار

میرفتند، کارفرمایان اغلب دستمزدی زیر حداقل حقوق به آنها میدادند. پس از استقلال نیز باز این فقر بود که در میان دالیتها بازتولید شد.

متأثر از این شرایط و با الهام از امبدکار، جنبشهای دیگری در دههی ۱۹۷۰ به راه افتاد: از جمله «پلنگان دالیت»؛ سازمانی که با تبعیض مبارزه می کرد و چشم به جنبش ضدنژادپرستی «پلنگان سیاه» داشت، و نیز «جنبش ادبی دالیت»، متشکل از نویسندگانی که تجربهی زندگی دالیتی را روایت می کردند. جنبش پلنگان دالیت رادیکال بود؛ می گفت نظام حقوقی موجود تمام آرزوهای دالیتها را خاکستر کرده است و راهی جز انقلاب برای تغییر اوضاع نمانده است.

در همین زمان بود که زنان دالیت هم به بیان تجربیات خود در تمایز با زنان هندو و مردان دالیت پرداختند. از دههی ۱۹۸۰ بسیاری از شبکههای زنان دالیت شروع به سازمان دهی مستقل از مردان کردند. در نیمهی دوم دههی ۱۹۸۰ زنان دالیت فعالیتهایشان را در ابعاد ملی هماهنگ کردند و در سال ۱۹۸۷ نخستین «کنگرهی ملی زنان دالیت» را در بنگلور و با حضور دویست فعال زن از جنوب و همچنین شمال هند برگزار کردند. این سرآغاز راهی بود که در سال ۱۹۹۵ به برپایی «فدراسیون ملی زنان دالیت» انجامید.

در همین سال در ایالت اوتار پرادشِ هند، مایاواتی، رهبر حزب باهوجان ساماج («حزب جنبش اکثریت»)، بهعنوان نخستین سروزیر انتخاب شد. او نخستین زن دالیتی بود که در ایالتی از هند به مقام سروزیری میرسید. حزب باهوجان ساماج حزبی از طبقات فرودست هند بود که در سال ۱۹۸۴ بهرهبری کانشی رام در سال مرگ امبدکار تأسیس شده بود و خود را ملهم از او میدانست. انتخاب مایاواتی که بسیار نمادین بود، زنان دالیت را از نادیدگیِ محضِ دالیتبودن و زنبودن توامان به بالاترین عرصههای حیات سیاسی کشاند.

## دههی ۱۹۹۰: فمینیسم دالیت و سازمان ملل متحد

در دههی ۱۹۹۰ با اعمال مقررات تبعیض مثبت به نفع طبقات فرودست هند از جمله دالیتها، آنها توانسته بودند به موقعیتهای اقتصادی و اجتماعی بهتری، خصوصاً از طریق استخدام شدن در بخشهای دولتی، دست بابند. با وجود این، خصوصی سازی روزافزون بانک ها، بهداشت و آموزش باعث شد که بسیاری از موقعیتها، خصوصاً آموزش باکیفیت، از دسترس دالیتها دور بماند. در همین دهه، گونههایی از فعالیت گروههای دالیت در ابعاد بینالمللی شکل گرفت. مشخصاً گروههایی از دالیتها با جنبشهای ضدجهانیسازی و دخالت بانک جهانی و صندوق بینالمللی یول همراه شدند. از سوی دیگر، فمینیستهای دالیت به همکاری با نهادهای سازمان ملل و سازمانهای مردمنهاد (سمن) بين المللي چون «جنبش بين المللي عليه همهي اقسام تبعيض و نژادپرستی» پرداختند؛ سازمانی بینالمللی که توسط جمعیت بوراکومین ژاپن که قبلاً نجس شمرده می شدند، تأسیس شده بود. این همکاریهای بینالمللی که عمدتاً برای پیگیری وضع حقوق بشری دالیتها و شکایت علیه اجحاف یلیس و دستگاه قضایی در قبال آنها صورت می گرفت، همزمان بود با دوران رونق سمنها در جهان و البته در هند. از دههی ۱۹۸۰، هند نیز شاهد افزایش قابل توجه شمار سازمان های مردم نهاد بود و این البته خود امری مورد مناقشهی فعالان و محققان بود چراکه سمنها را نوعی تخصصی شدن و ازشورافتادن فعالیتهایی می دیدند که باید در قالب جنبشهای اجتماعی و با مشارکت بیشتر و برابرتر مردمی پیش میرفت. چنان که هارتمن از آرونداتی روی، نویسندهی فمینیست و چپگرای مشهور هند، نقل مے، کند:

در آن زمان دولت هند برای برآوردن الزامات تعدیل ساختاری، از سرمایه گذاری بر توسعه ی روستایی، کشاورزی، انرژی، حملونقل و بهداشت عمومی می کاست. همین که دولت از نقش های سنتی خود

کناره می گرفت، سمنها به کار در این حیطهها می پرداختند. تفاوت البته این است که بودجهای که در اختیار سمنها است، کسری از کسورات مخارج عمومی است. (۱)

خود هارتمن می گوید مطالعات و مشاهداتش درخصوص فمینیستهای دالیتی که به کار با نهادهای سازمان ملل می پرداختند، نشان از تغییر قابلتوجه گفتارشان قبل و بعد از این همکاریها دارد: تا پیش از آن، گفتار آنها متمرکز بر بحث درخصوص نخبگان اقتصادی و سیاسی هند، سلسلهمراتب کاستی و پدرسالارانه و دولت هند بود. وقتی به همکاری با سازمان ملل پرداختند، عمدهی مباحثشان راجع به «حقوق بشر» بود و بر «زنان فقیر» و «امکانات» کمک به آنان، مانند فراهم کردن وامهای خُرد، متمرکز شده بودند.

در چهارمین کنفرانس زنان سازمان ملل در پکن که در سال ۱۹۹۵ برگزار شد، زنان دالیت حضور پررنگی داشتند. در این کنفرانس زنان متعددی از جنوب هند برای نخستین بار همدیگر را دیدند و این آغاز همکاری مشترکشان بود. کنفرانس پکن همچنین موقعیتی برای ملاقات و آغاز همکاری اعضای فدراسیون زنان دالیت هند با «سازمان فمینیستهای دالیت» نپال بود. نپال تنها کشوری است که مذهب رسمیاش هندو است و تبعیض کاستی و دینی هم در آن بهشدت جریان دارد. در چهارچوب همکاری با سازمان ملل بود که بحث بر سر رفع تبعیض کاستی در هند به مبحثی «حقوق بشری» تبدیل شد و همین امر، انتقادات فراوانی را برانگیخت چراکه دالیتهای منتقد معتقد بودند حقوق بشریشدن این بحث نوعی سیاستزدایی از آن است. هارتمن این تحول را بخشی از چرخش جهانی نئولیبرال بهسمت گفتار حقوق بشر میداند که پس را بخشی از چرخش جهانی نئولیبرال بهسمت گفتار حقوق بشر میداند که پس از شروع همکاری سازمان ملل و بانک جهانی رخ داد. هارتمن معتقد است که تجربهی زنان دالیت در همکاری با سازمان ملل یکی از مصادیق جهانی ناکامی فمینیستها پس از چندین دور برگزاری کنفرانسهای جهانی زنان توسط این توسط این

سازمان است چراکه از نظر او و برخی دیگر از منتقدان، هیچ تغییر اساسیای در وضع زنان پس از اِعمال برنامههای سازمان ملل رخ نداده است و این خصوصاً راجع به زنان دالیت هم مصداق دارد. هارتمن میگوید که تغییر گفتار از تمرکز بر تبعیض کاستی به توجه دولت هند به «زنان فقیر» و فراهم کردن «امکانات» برای آنها به هیچ نتیجهی ملموسی نینجامیده است و «سمنیشدن» جنبش در این سالها که از نظر او عارضهای نئولیبرال است، بیشتر بار مسئولیت را از گردهی دولت برداشت تا دولت را ملزم به انجام وظایفش کند.

## دههی ۲۰۰۰: فمینیسم دالیت و جنبش عدالت جهانی

در ابتدای قرن حاضر نومیدی از سازمان ملل در میان فمینیستهای دالیت آشکار بود و آنها بهدنبال برنامههای جایگزین بودند. وقتی گردهماییهای سالیانهی «سخنگاه اجتماعی جهانی» در ابتدای قرن بیستویکم از برزیل آغاز به فعالیت کرد، فمینیستهای دالیت نیز نقش فعالی در آن داشتند. چهارچوب این جنبش به دولتها، احزاب و سازمانهای مسلح راه نمیدهد و در عوض افراد و گروهها میتوانند عقایدشان را در موضوعات مختلف در آن بیان کنند اما کسی نمیتواند نماینده یا سخنگوی این سخنگاه باشد. فمینیستهای دالیت که با «جنبش بینالمللی علیه همهی اقسام تبعیض و نژادپرستی» همکاری میکردند، از سازمان ملل به سخنگاه اجتماعی رو آوردند تا در جمع غیردولتی آنجا سخنانشان را به مستمعینی از سرتاسر جهان بگویند؛ مستمعینی که مانند خودشان از منابع قدرت دور بودند. حضور در این سخنگاهها که نخستینش در سال ۲۰۰۱ برگزار شد، زنان دالیت را به حضور در همنگاهها که نخستینش در سال ۲۰۰۱ برگزار شد، زنان دالیت را به حضور در مختلف خواهان عدالت و برابری از سرتاسر دنیاست. چهار سال بعد که سخنگاه مختلف خواهان عدالت و برابری از سرتاسر دنیاست. چهار سال بعد که سخنگاه در مومبای هند با حضور ۱۲۵هزار نفر برگزار شد، فمینیستهای دالیت وجههی در مومبای هند با حضور ۱۲۵هزار نفر برگزار شد، فمینیستهای دالیت وجههی در مومبای هند با حضور ۱۲۵هزار نفر برگزار شد، فمینیستهای دالیت وجههی

قابل توجهی در میان فعالان شرکت کننده در آن از سرتاسر جهان به دست آوردند و در دنبالهی تلاش فمینیستهای برزیلی، توانستند گفتار فمینیستی را نیز به یکی از ارکان اصلی گفتارهای این سخنگاه تبدیل کنند.

هنوز گروههای قابل توجهی از فمینیستهای دالیت در چهارچوب نهادهای سازمان ملل فعال اند اما هارتمن معتقد است که پیوستن گروههایی از فمینیستهای دالیت به سخنگاه اجتماعی جهانی و جنبش عدالت جهانی که بدیلهایی غیردولتی و رادیکال برای نهادهای بینالمللی مستقر هستند، به زنان دالیت نوعی فرصت بیسابقه برای دیدهشدن داده است. می توان گفت که فمینیستهای دالیت تا جایی که توان و امکانها اجازه داده است، در طی مبارزات صدسالهی خود از ابتدای قرن بیستم تاکنون برای حضور و تأثیر در ساحتهای مختلف ملی و بینالهللی کوشیدهاند.

<sup>(</sup>۱) برای مطالعه بیشتر بنگرید به:

Roy, Arundhati. "The NGO-ization of Resistance." Massalijin News. http://massalijn. nl/new/the-ngo-ization-of-resistance/ (2014).



دانشکده DANESHKADEH.ORG